

# تاریخ خانہ کعبہ

محمد طاہر الکردي



\*\*\* توجہ فرمائیں ! \*\*\*

کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب.....

عام فاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

مجلس التحقیق، الاسلامیہ کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ

لود (UPLOAD) کی جاتی ہیں۔

متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات کی نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* تنبیہ \*\*\*

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔

ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر  
تبیغ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابط فرمائیں

ٹیک کتاب و سنت ڈاٹ کام

# تاریخ خانہ کعبہ

---

تصنیف: محمد طاہر الکردی

ترجمہ: عبدالصمد صارم

## نگارشات پبلیشرز

جیب ایجنسیشن سفار 38- میں اردو بازار لاہور | 24- مزگ روڈ، لاہور  
فون 7240593 ٹیکس 7322892 ٹیکس 042-7354205

e-mail:nigarshat@yahoo.com

محکم مکتبہ | www.nigarshatpublishers.com

ISBN-969-479-060-3

## جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

نام کتاب: تاریخ خانہ کعبہ

تصنیف: محمد طاہر الکردی

ترجمہ: عبدالصمد صارم

آصف جاوید: ناشر

برائے: نگارشات پبلشرز

24-مزگ روڈ لاہور

PH:0092-42-7322892 FAX:7354205

فرست فلور، حبیب الجوہر گیشنل سنٹر، 38۔ میں اردو بازار لاہور

PH:0092-42-7240593 FAX:7354205

کپوزنگ: حنات کپوزنگ سنٹر، فرودگار سمنا، راج گڑھ لاہور 0333-4900629

طبع: المطبعۃ العربیۃ لاہور

سال اشاعت: 2007ء

قیمت: 120/= دے پے

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

..... 9743.....

## ترتیب

7

مقدمہ

10

قرآن کریم میں مقام ابراہیم

14

سوائیں حیات حضرت ابراہیم

38

جانب خانہ کعبہ

41

تعمیر مکہ

44

کعبہ کی تعمیریں

45

ابراہیمی تعمیر

48

قریشی تعمیر

50

زیریں تعمیر

52

حجاج کی تعمیر

54

حجاج نے خانہ کعبہ کو کیوں بنایا؟

56

سلطان مراد رانع کی تعمیر

58

خانہ کعبہ و مطاف کے حدود

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

|     |                         |
|-----|-------------------------|
| 60  | خانہ کعبہ کے معمار      |
| 61  | قریش                    |
| 65  | عبداللہ بن زبیرؓ        |
| 71  | حجاج بن یوسف            |
| 76  | سلطان مراد ارالج        |
| 78  | اختلاف تغیرات           |
| 83  | بقائے خانہ کعبہ         |
| 85  | خرانہ کعبہ              |
| 88  | خانہ کعبہ اور مسجد حرام |
| 90  | حوادث                   |
| 100 | حدود حرم                |
| 102 | مکہ دور جاہلیت میں      |
| 104 | مکہ کی شہر پناہ         |
| 106 | دور جاہلیت میں طواف     |
| 107 | حجر میں بیٹھنا          |
| 109 | احترام مکہ              |

|     |                                 |
|-----|---------------------------------|
| 111 | فضائل حرم                       |
| 112 | حرم میں نماز کی فضیلت           |
| 114 | مسجد حرام کیا ہے؟               |
| 116 | مسجد حرام کی حدود               |
| 118 | اضافے                           |
| 121 | ایک لطیفہ                       |
| 124 | حرم کے کبوتر                    |
| 128 | خانہ کعبہ پر کبوتروں کا نزول    |
| 134 | کبوتروں کا دفعہ                 |
| 134 | مقام ابراہیم                    |
| 139 | توصیف مقام                      |
| 148 | مقام کا مقام                    |
| 152 | مقام کے بارے میں صحیح قول       |
| 155 | مقام ابراہیم کا غیب وجودہ مقابم |
| 158 | اضافہ عمر                       |
| 160 | ایک لطیفہ                       |

|     |                                         |
|-----|-----------------------------------------|
| 161 | سید عمرؑ                                |
| 162 | حجر اسود کافریم                         |
| 164 | مقام ابراہیمؑ کافریم                    |
| 166 | مقام کا جبرہ                            |
| 170 | مقام کا غلاف                            |
| 172 | منبر                                    |
| 174 | مقام کا تحفظ                            |
| 176 | فائدہ تحفظ                              |
| 179 | حجر اسماعیلؑ اور ان کی قبر              |
| 182 | بزر پھر                                 |
| 187 | خانہ کعبہ کے قیمتی تختے                 |
| 190 | حجر کی دیوار کا غلاف                    |
| 190 | حجر میں مرمر کا فرش                     |
| 192 | غار خانہ کعبہ                           |
| 195 | کیا حجر اسود بدلا گیا؟                  |
| 199 | حضرت ابراہیمؑ اور حضرت موسیؑ کے احسانات |

## مقدمہ

### الحمد لله ذوالجلال والاکرام

اما بعد! میں نے یہ کتاب ذی القعدہ ۱۴۲۶ھ میں لکھنی شروع کی تھی، اگلے سال ذوالقعدہ کے مہینے میں اس کی تحریک سے فراغت پائی۔ اس پر میں نے کچھ مفید حواشی کا بھی اضافہ کیا ہے تاکہ بات واضح رہے۔ ضمناً کچھ بیان مجر اساعیل اور غار کعبہ کے بارے میں بھی آگیا ہے۔ میں نے خاتمة کعبہ اور مسجد حرام کے حدود اور ان اضافوں کا بھی ذکر کیا ہے جو وقتاً فوقتاً ہوتے رہے ہیں۔ فضائل کعبہ وغیرہ کی بحث کا بھی اضافہ کر دیا ہے تاکہ مقام مقدس کے زائرین کے لئے مزید توضیح کا سبب ہو۔

جہاں تک میرے علم کا تعلق ہے اس موضوع پر اس نوعیت کی یہ پہلی کتاب ہے۔ کیونکہ میری نظر سے کوئی ایسی کتاب نہیں گزری جو پوری طرح ہر معاملہ پر خاتمة سے متعلق بحث کرتی ہو، البتہ بعض علماء نے تفسیر و حدیث و تاریخ کے سلسلہ میں کچھ باتیں لکھے دی ہیں۔ اس کتاب کے لکھنے سے میرا مقصد خاتمة کعبہ کی مکمل تاریخ یا مسجد حرام کی مکمل تاریخ لکھنا نہیں ہے، کیونکہ یہ تو بڑا بھاری کام ہے، ہاں کچھ باتیں محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بطور مناسبت ذکر کر دی ہیں۔ شیخ حسین باسلامۃ الحضری الہکی التوفی ۱۳۵۶ھ نے اپنی دو تالیفات تاریخ کعبہ معظمه اور تاریخ بنائے مسجد حرام میں مکمل تاریخ بیان کی ہے۔ میں نے بقدر ضرورت انہی دو کتابوں سے فائدہ اٹھایا ہے اور تاریخ ازرتی سے بھی استفادہ کیا ہے۔ علامہ ازرتی دوسری صدی ہجری سے تعلق رکھتے ہیں۔

میں اللہ تعالیٰ کا شکر گزار ہوں کہ اس نے مجھے اس کام کی توفیق دی اور مقدس علوم سے دعیٰ عطا فرمائی۔ مجھے اللہ تعالیٰ سے امید ہے کہ وہ دنیا اور آخرت میں مجھے نیک اجر سے محروم نہیں رکھے گا۔ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے ”جب انسان مرجاتا ہے تو اس کے سارے عمل منقطع ہو جاتے ہیں۔ مگر تین باقی رہتے ہیں۔ ایک صدقۃ جاریہ، دوسرے علم، تیسرا نیک پچھے جو اس کے لئے دعا کرتا رہے۔“

مجھے اللہ کی ذات سے امید ہے کہ دنیا و عینی میں میرے نام کو پاکیزہ رکھے گا۔ کیونکہ انسان فنا ہو ہی جاتا ہے، یہ پچھے تو اس کا ذکر ہی رہ جاتا ہے۔

ہم اللہ سے درخواست کرتے ہیں کہ وہ ہمیں اپنے رحم و کرم سے حظ و افر عطا فرمائے، پاک رزق عطا کرے، قول و عمل میں غلطی سے محفوظ رکھے اور ایمان کا کل پر ہمارا خاتمہ کرے۔

وَهَلَّى اللَّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَاصْحَابِهِ اجْمَعِينَ

محمد طاہر اکردوی

ربيع الاول ۱۴۳۶ھ

مؤلف کتاب محمد طاہر بن عبدالقدیر بن محمود اکبری الہی عرض پرداز ہے کہ میں نے یہ تالیف مکہ معظمه میں کی اور اس کتاب کا نام ”تاریخ خانہ کعبہ“ رکھا۔ اس میں بہت سے مباحث خانہ کعبہ سے متعلق ہیں۔

میں نے اس کی تالیف میں بڑی محنت کی ہے اور حق تو یہ ہے کہ تصنیف و تالیف برا مشکل کام ہے جو انسان کو بہت جلد بوڑھا کر دیتا ہے۔ ایک مسئلہ کی تحقیق کے درپے ہوں تو دوسرا مسئلہ لکھ آتا ہے اور اس طرح سلسلہ چلتا ہی رہتا ہے جس کی وجہ سے انسان غور و فکر میں ڈوبتا ہے۔

وَصَلَى اللَّهُ عَلَىٰ لِيَنَا الْمَبْعُوثَ رَحْمَةَ الْلَّطَّمِينَ وَعَلَىٰ جَمِيعِ  
الْأَنْبِيَاءِ وَالْمَرْسُلِينَ وَآلَّهُمَّ وَاصْحَّا بَيْنَمَا جَمِيعِنَ -

## قرآن کریم میں مقام حضرت ابراہیم

سورہ بقرہ میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

”یاد کرو جب ہم نے اس گھر کو لوگوں کے رجوع کرنے کی جگہ اور جائے اُن شہر ایا۔ مقام حضرت ابراہیم علیہ السلام کو نماز پڑھنے کی جگہ بناو۔ ہم نے حضرت ابراہیم و حضرت اسماعیل سے عہد کیا کہ تم دونوں میرے گھر کو طواف کرنے والوں، عبادت گزاروں اور رکوع و سجود کرنے والوں کے لئے پاک کرہ۔“ ۱

”جب حضرت ابراہیم نے کہا، اے پورو دگار! اس شہر کو اُن کی جگہ بنا دے اور جو اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان لائے۔ اُسے پھلوں سے رزق دے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ”جو کفر کرے گا میں اسے کم فائدہ پہنچاؤں گا پھر اسے آگ کا عذاب دوں گا اور وہ برا شکانا ہے“ ۲

جب حضرت ابراہیم اور حضرت اسماعیل گھر کی بنیادوں کو بلند کر رہے تھے تو انہوں نے ”کہا اے پورو دگار! ہم سے قبول فرماتو شئے والا جانے والا ہے“ ۳

۱- سورہ نمبر ۲ آیت نمبر ۱۲۳۔ ۲- سورہ نمبر ۲ آیت نمبر ۱۲۶۔

۳- سورہ نمبر ۲ آیت نمبر ۱۲۷۔

”اے ہمارے پوردگار! ہم دونوں کو اپنا تالیع فرمان ہنا دے اور ہم میں سے ایک امت اٹھا، ہمیں اپنی نشانیاں دکھا اور ہماری توبہ قبول کر، تو توبہ قبول کرنے والا رحم کرنے والا ہے۔“ ۱

”اے ہمارے پوردگار! ان میں ایک رسول بیچ جوان پر تیری آنکھیں تلاوت کرے، انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور انہیں پاکیزہ کر، بے شک تو غالب اور حکمت والا ہے۔“ ۲

سورہ آل عمران میں فرمایا ہے:

”مکہ میں جو پہلا گمراہ مقرر کیا گیا وہ برکت والا ہے اور لوگوں کے لئے ہدایت کا سرچشمہ ہے۔“ ۳

”اس میں واضح نشانیاں ہیں اور مقام ابراہیم ہے، جو اس میں داخل ہو گیا وہ بے خوف ہے۔ لوگوں پر خانہ کعبہ کا حج فرض ہے بشرطیکہ راہ کی طاقت رکھتے ہوں جو کوئی کفر کرے گا جان لو کہ اللہ جہاں والوں سے بے پرواہ ہے۔“ ۴

اللہ تعالیٰ سورہ ابراہیم میں فرماتے ہیں:

”یاد کرو جب ابراہیم نے کہا، اے پوردگار! اس شہر کو امن کی جگہ ہنا دے اور مجھے اور میرے فرزند کو بتوں کی پوچھا سے بچا۔“ ۵

”اے پوردگار! ان بتوں نے بہتوں کو گمراہ کر دیا ہے، جو میری ایجاد

۱۔ سورہ نمبر ۲ آیت نمبر ۱۲۸ ۲۔ سورہ نمبر ۲ آیت نمبر ۱۲۹

۳۔ سورہ نمبر ۳ آیت نمبر ۹۶ ۴۔ سورہ نمبر ۳ آیت نمبر ۹۷

۵۔ سورہ نمبر ۱۲ آیت نمبر ۳۵

کرے گا وہ مجھ سے ہے اور جو نافرمانی کرے گا تو بے شک ٹو بخشنے والا، رحم کرنے والا ہے۔<sup>۱</sup>

”اے رب! میں نے اپنی اولاد کو ایک بخوبی زمین میں تیرے گھر کے پاس اتار دیا ہے، تاکہ وہ نماز پڑھیں، تو لوگوں کے دلوں کو ان کی طرف مائل کر دے اور انہیں پھلوں سے رزق دے تاکہ وہ شکر ادا کریں۔“<sup>۲</sup>

”اے پورودگار! تو جانتا ہے جو ہم چھپاتے اور ظاہر کرتے ہیں، اللہ پر کوئی بھی چیز زمین و آسمان کی پوشیدہ نہیں ہے۔“<sup>۳</sup>

”اے اللہ کا شکر ہے، جس نے مجھے بڑھاپے میں اسماعیل و اسحاق“ بخش، بے شک میرا پورودگار دعا سننے والا ہے۔<sup>۴</sup>

”اے میرے پورودگار! مجھے اور میری اولاد کو نماز قائم کرنے والی کر دے، اے ہمارے پورودگار! دعا کو قول فرم۔“<sup>۵</sup>

”اے رب! جس دن حساب ہو! مجھے، میرے والدین اور سب ایمان والوں کو بخش دے۔“<sup>۶</sup>

سورة حجج میں فرمایا ہے:

”بے شک جن لوگوں نے کفر کیا، اللہ کی راہ اور مسجد حرام سے روکا جئے ہم نے لوگوں کے لئے بنا یا پے، جہاں مقیم و مسافر سب ہمارے ہیں اور جو کوئی وہاں قلم کی بناہ پر ملکا دکرے گا، ہم اسے در دن اک عذاب پھیلائیں گے۔“<sup>۷</sup>

۱۔ سورہ نمبر ۱۳ آیت نمبر ۳۶ ۲۔ سورہ نمبر ۱۱ آیت نمبر ۲۲

۳۔ سورہ نمبر ۱۱ آیت نمبر ۳۸ ۴۔ سورہ نمبر ۱۱ آیت نمبر ۳۰

۵۔ سورہ نمبر ۱۲ آیت نمبر ۲۱ ۶۔ سورہ نمبر ۱۲ آیت نمبر ۲۵ ۷۔ سورہ نمبر ۱۲ آیت نمبر ۲۶  
محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

”یاد کرو۔ جب ہم نے ابراہیمؑ کو خاتمة کعبہ میں ٹھکانا دیا اور کہا کہ کسی کو میرے ساتھ شریک نہ کرنا اور میرے گھر کو طواف کرنے والوں، قیام کرنے والوں اور رکوع و سجود کرنے والوں کے لئے پاک کرنا۔“ ۱

”اور لوگوں سے کہہ کہ وہ حج کے لئے آئیں، لوگ تیرے پاس پیادہ پا اور ذہلے اونٹوں پر ہر وسیع راہ سے آئیں گے۔“ ۲

”تاکہ وہ اپنے منافع کو دیکھیں اور اللہ کو خاص خاص دنوں میں یاد کریں کہ انہیں جانوروں سے رزق دیا لہذا ان سے کھاؤ اور بھک دست فقیر کو کھلائے۔“ ۳

”پھر چاہئے کہ وہ اپنے میل کو صاف کریں، اپنی نذریوں کو پورا کریں اور پرانے گھر کا طواف کریں۔“ ۴

”جو کوئی اللہ کی ناموں کا لحاظ رکھے گا، وہ اس کے لئے پور دگار کے ہاں بہتر ہے، تمہارے لئے چوپائے حلال کئے گئے ہیں مگر جن کی حرمت تمہیں بتا دی گئی ہے، بتوں کی ناپاکیوں اور جھوٹی بات سے بچو۔“ ۵

”وہ اللہ کے مخلص ہوں کسی کو اس کے ساتھ شریک کرنے والے نہ ہوں۔ جو اللہ کے ساتھ شریک کرتا ہے وہ گویا آسمان سے گرا تو اسے پرندوں نے اچک لیا یا ہوا، اسے کسی دور مقام پر لے گئی۔“ ۶

”جو اللہ کے ارکان کی تعظیم کرتا ہے تو یہ دل کی پرہیز گاری سے ہے۔“ ۷

”تمہارے لئے ان میں ایک خاص مرت کے لئے منافع ہیں، پھر ان کا پرانے گھر کی طرف جانا ہے۔“ ۸

۱۔ سورہ نمبر ۲۲ آیت نمبر ۲۷۔ ۲۔ سورہ نمبر ۲۲ آیت نمبر ۲۷۔

۳۔ سورہ نمبر ۲۲ آیت نمبر ۲۸۔ ۴۔ سورہ نمبر ۲۲ آیت نمبر ۲۹۔

۵۔ سورہ نمبر ۲۲ آیت نمبر ۲۹۔ ۶۔ سورہ نمبر ۲۲ آیت نمبر ۳۰۔

۷۔ سورہ نمبر ۲۲ آیت نمبر ۳۱۔ ۸۔ سورہ نمبر ۲۲ آیت نمبر ۳۲۔

## سوانح حیات حضرت ابراہیمؑ

نبی کریم حضرت خلیل اللہ مقرب بارگاہ الہی کے متعلق ہم کیا رائے کا اظہار کر سکتے ہیں جبکہ اللہ تعالیٰ ان کے بارے میں فرماتا ہے ”یاد کرو کتاب میں حضرت ابراہیمؑ کو بے شک وہ سچا نبی تھا۔“ نیز فرمایا ”ہم نے حضرت ابراہیمؑ کو پہلے سے ہدایت عطا کی اور ہم اسے جانتے تھے۔“ نیز فرمایا ”حضرت ابراہیمؑ برباد آہیں کھینچنے والا، رجوع لانے والا ہے۔“ اور فرمایا ”اس سے اچھا نہ ہب کس کا جو اللہ کا فرمان بردار بن گیا درآں حالیکہ وہ نیک کام کرنے والا ہے اور جس نے ملت ابراہیمؑ کا خلوص کے ساتھ اتباع کیا، اللہ نے حضرت ابراہیمؑ کو اپنا دوست بنایا،“ ایک اور جگہ فرمایا، ”بے شک حضرت ابراہیمؑ اللہ کے فرمانبردار مغلص تھے، مشرکین سے نہیں تھے۔ اللہ کی نعمتوں کا شکر ادا کرنے والے تھے۔ اللہ نے انہیں چنا اور سیدھی راہ کی ہدایت دی ہم نے انہیں دنیا میں نیکی دی۔ اور وہ آخرت میں نیک بندوں سے ہیں۔“ ایک اور مقام پر فرمایا ”جب اللہ نے حضرت ابراہیمؑ کو چند باتوں سے آزمایا تو اس نے انہیں پورا کر دکھایا، اللہ تعالیٰ نے فرمایا میں تجھے لوگوں کا امام بنا دوں گا، حضرت ابراہیمؑ نے کہا اور میری اولاد کو بھی۔ فرمایا یہ میرا عہد ظالموں کو نہیں بکھنے سکتا اور یاد محاکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کرو جب ہم نے گھر کو لوگوں کے رجوع لانے کی جگہ بنایا اور جائے امن بنایا، مقام ابراہیمؑ کو نماز کی جگہ بناؤ ہم نے ابراہیمؑ و اسماعیلؑ سے عہد کیا کہ میرے گھر کو طواف کرنے والوں، عبادت گزاروں اور رکوع و تہود کرنے والوں کے لئے پاک کرو۔۔۔ ایک اور مقام پر فرماتے ہیں ”حضرت ابراہیمؑ اس کے قبیعین سے ہے جبکہ اپنے پوروگار کے سامنے قلب سلیم لے کر آیا۔۔۔ نیز فرمایا ”ہم نے کہا اے آگ ابراہیمؑ پر محنثی ہو جا اور سلامتی والی بن جا۔۔۔ ایک اور آیت میں ہے۔۔۔ ”جب ہم نے حضرت ابراہیمؑ کو گھر کے پاس امن دیا کہ شرک نہ کرنا میرے ساتھ اور پاک کرنا میرے گھر کو طواف کرنے والوں، قیام کرنے والوں اور رکوع و تہود کرنے والوں کے لئے اور لوگوں سے کہہ کہ وہ حج کے لئے آئیں، آئیں گے تیرے پاس لوگ پیادہ پا اور ہر دبے اونٹ پر جو وسیع راہ سے آئیں گے۔۔۔

نیز فرماتے ہیں ”ای طرح ہم حضرت ابراہیمؑ کو دکھاتے ہیں آسمان و زمین کی بادشاہت تاکہ وہ یقین لانے والوں میں سے ہو جائے۔۔۔ آپ ہی کے بارے میں ارشاد ہے ”یہ ہے ہماری دلیل جو ہم نے حضرت ابراہیمؑ کو اس کی قوم کے خلاف دی، ہم بلند کرتے ہیں جس شخص کے درجات چاہیں۔۔۔ بے شک تیرا پوروگار حکمت والا جانے والا ہے۔۔۔

اس قسم کے آپ کے بہت سے فضائل ہیں جن کا شمار دشوار ہے۔۔۔

”مگر ہم آپ کی ولادت، بھرت، وفات اور دیگر امور کو بطور تبرک اور عبرت کے ذکر کرتے ہیں تاکہ الٰی عقل کے لئے سامان تلفر و تبرہ ہو۔۔۔“

ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ اپنی تاریخ میں فرماتے ہیں ”حضرت ابراہیم علیہ السلام

تاریخ بن ناہور بن سارو غ بن راعو بن فالغ بن عاجر بن شاٹ بن ارفخشہ بن سام بن نوح ہیں، بعض لوگوں نے کہا ہے کہ آپ کے باپ کا نام تاریخ یا تاریخ تھا۔ ابن جریر نے لکھا ہے ”صحیح یہ ہے کہ آپ کے باپ کا نام آذر تھا، ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ان کے دوناں تھے ایک اصلی نام ہوگا اور ایک لقب۔“ ابن کثیر کہتا ہے ”ابن جریر نے جو کچھ لکھا ایسا ہی معلوم ہوتا ہے، اور اللہ زیادہ جانتے والا ہے۔“

حضرت ابراہیمؐ کی کنیت ابوالضیفان تھی، کہتے ہیں کہ آپ غوطہ دمشق کے ایک گاؤں میں پیدا ہوئے جس کا نام بزن تھا جو بیل قاسیوں پر آباد تھا، صحیح یہ ہے کہ آپ کلدانیوں کی سرزمین بائل میں پیدا ہوئے اور بزرہ کا نام اس لئے لیا جاتا ہے کہ آپ وہاں تشریف لے گئے تھے اور وہاں نماز پڑھی تھی کیونکہ آپ اپنے سنت پر  
حضرت لوط علیہ السلام کی مدد کے لئے تشریف لے گئے تھے۔

حضرت سارہؓ سے شادی کے بعد انہیں اور اپنے سنت پر  
حضرت لوط بن هازن بن آذر کو لے کر بائل سے روانہ ہوئے اور کھان کی سرزمین میں پہنچ جو کہ بیت المقدس کے قریب ہے جسے بلاواتین بھی کہتے ہیں، وہاں آپ نے سرزمین شام میں حران میں قیام کیا، یہاں کے باشندے بتوں اور سبھے سیاروں کو پوچھتے تھے سوائے حضرت ابراہیمؐ، حضرت لوطؓ اور حضرت سارہؓ کے اس سرزمین کے تمام باشندے کافر تھے۔

وہاں قحط پڑا تو آپ وہاں سے روانہ ہو کر مصر پہنچے۔ یہاں مصر میں ایک ظالم بادشاہ میمِ تھا۔ اسے اطلاع ملی کہ ایک شخص بڑی حسین بیوی والا آیا ہے۔ اس نے آپ کو بلا بھیجا اور حضرت سارہؓ کو مانگا آپ نے فرمایا وہ میری بیوی ہے۔ اس نے کہا

ا) حضرت سارہؓ رام کی تشریپ اور حکیف دلوں کے ساتھ ہے۔  
ب) محقق دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کوئی بات نہیں اسے ہمارے پاس بھیج دو آپ نے حضرت سارہ گواں کے پاس بھیج دیا اور ان سے کہا میری بات کونہ جھلانا یہی کہنا کہ میں حضرت ابراہیم کی بہن ہوں، دنیا میں ہم تم ہی مسلمان ہیں لہذا بھائی بہن ہیں، جب آپ وہاں گئیں تو وضو کر کے نماز پڑھنے لگیں اور دعا کرنے لگیں اے اللہ! میں تمھ پر اور تیرے رسول پر ایمان رکھتی ہوں، پاک دامن ہوں، اس کافر کو مجھ پر مسلط نہ کر، لہذا وہ مرگی والے کی طرح ترپنے لگا تو بولا میرے لئے دعا کر میں تمھے کچھ نہیں کہوں گا۔ انہوں نے دعا کی وہ اچھا ہو گیا تو وہ پھر آپ کی طرف بڑھا، پھر انہوں نے دعا کی پھر اس کی وہی حالت ہو گئی۔ پھر اس نے دعا کی انجام کی، آپ نے دعا کی وہ اچھا ہو گیا پھر تیسرا بار اس نے زیادہ گرفت کی تو آپ نے بعد دعا کی پھر وہی حالت ہو گئی۔ اس نے معافی چاہی خادم کو بلایا اور کہا ”تم لوگوں نے میرے پاس شیطان کو بھیج دیا ہے، جاؤ اسے حضرت ابراہیم کے سپرد کر آؤ اور حضرت ہاجرہ انعام میں دو۔ آپ حضرت ابراہیم کے پاس گئیں تو کہا ”مجھے اللہ نے ظالم کے مکر سے بچا دیا اور حضرت ہاجرہ ”خدمت کے لئے دی۔“ حضرت ابراہیم اس وقت اللہ سے دعا کر رہے تھے کہ ان کی بیوی کو فاجر جبار بادشاہ سے بچائے چنانچہ اللہ نے انہیں محفوظ رکھا اور حضرت ابراہیم کو کشف عطا کیا کہ آپ وہ سب حالات دیکھ رہے تھے تاکہ آپ کا دل مطمئن رہے۔ ۱

۱۔ یہ قصہ صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں مذکور ہے، مسلم نے کتاب الفوائل میں ذکر کیا ہے اور بخاری نے کتاب بدائع الحکایہ کتاب النکاح، کتاب الحجۃ، کتاب الارکانہ اور کتاب المیوع، باب شراء المعاک میں ذکر کیا ہے۔ اس واقعہ کا ذکر علامہ شیخ احمد البدوی لکھنؤطی المتفقی المتوفی ۱۲۲۰ھ نے اپنی نظم میں تفصیل سے کیا ہے۔

بعد ازاں حضرت ابراہیم علیہ السلام ارض مقدس کی طرف چلے آئے۔ جہاں آپ کو چوپائے غلام اور بہت سا مال ملا، حضرت ہاجرہ آپ کے ساتھ تھیں آپ کی بیوی حضرت سارہ بانجھ تھیں۔ لہذا ان کے کوئی پچھہ نہ تھا۔ انہوں نے حضرت ابراہیم سے کہا ”مجھے اللہ نے اولاد سے محروم رکھا ہے آپ میری اس باندی کو عقد میں لے آئیں شاید آپ کے کوئی اولاد ہو جائے“۔ حضرت ابراہیم نے اسے ہی چنانچہ حضرت ہاجرہ کے بطن سے حضرت اسماعیل پیدا ہوئے۔ اس وقت حضرت ابراہیم کی عمر چھیاہی سال تھی، یہ واقعہ حضرت اسحاق کی پیدائش سے تیرہ سال پہلے کا ہے، جب حضرت اسماعیل پیدا ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے وہی نازل کی جس میں حضرت اسحاق کی پیدائش کی بشارت تھی۔ یہ سن کر آپ بجدے میں گر پڑے۔

جب حضرت اسماعیل پیدا ہوئے تو حضرت سارہ نے حضرت ابراہیم سے مطالبہ کیا کہ حضرت ہاجرہ کو میرے سامنے سے کہیں لے جائیے، چنانچہ آپ انہیں اور ان کے دو دھپریتے بچے حضرت اسماعیل کو مکہ کی طرف لے گئے، اللہ کا یہی حکم تھا جیسا کہ اس کا بیان آگے آئے گا۔

حضرت ابراہیم تین بڑی آزمائشوں میں گرفتار ہوئے:

۱۔ اس ظالم کافر بادشاہ نے آپ کی بیوی حضرت سارہ کو غصب کرنا چاہا اور اللہ تعالیٰ نے انہیں محفوظ رکھا، آپ پاک، صاف، کامران وائس آئیں، آپ کو حضرت سارہ سے بڑی محبت تھی کیونکہ وہ بہت دین دار، قریبی رشتہ دار اور حسین و میل تھیں۔

۲۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو بیٹی کی قربانی کا حکم دیا۔ آپ نے حکم خداوندی

کے آگے سر جھکا دیا اور آپ کے بیٹے نے بھی۔ جب وہ ذبیحہ کی طرح لیٹ گئے اور انہوں نے چھری چلانی تو نہ چلی، اس وقت اللہ تعالیٰ نے آپ کو ایک سپید عمدہ مینڈھا عطا کیا جو جنت سے اتارا گیا تھا اور شیبیر پہاڑ پر نازل کیا گیا تھا۔ آپ نے اسے منی میں ذبح کر دیا۔ اس عظیم آزمائش کا ذکر صراحت کے ساتھ قرآن حکیم میں ہے۔

۳۔ آپ کو آگ میں جھوک دیا گیا کیونکہ بائل کے بت پرستوں سے آپ نے مناظرہ کیا تھا، آپ کا مناظرہ عقل و دانش پر مبنی تھا، آپ فتح یا ب ہوئے تو وہ قائل ہو گئے اور کہنے لگے ”ہم ظالم ہیں۔“ مگر پھر بدل گئے اور کہنے لگے ”ہم نے اپنے آباؤ اجداد کو ان (بتوں) کی عبادت کرتے دیکھا ہے۔“ پھر انہوں نے اس بات پر اتفاق کیا کہ آپ کو آگ میں جھوک دیا جائے۔ آگ آپ پر خندی ہو گئی اور آپ کے لئے سلامتی والی بن گئی کہ اس نے ذرا بھی زک نہ پہنچایا آپ آگ میں بڑے آرام سے رہے۔ یہ واقعہ بھی قرآن کریم میں تفصیل کے ساتھ آتا ہے۔

اسی طرح آپ سے بہت سی ایسی باتیں صادر ہوئیں جن میں سے چند ایک درج ذیل ہیں۔

۱۔ آپ نے نمرود کے ساتھ مناظرہ کیا، یہ واقعہ کلام پاک میں آتا ہے فرماتے ہیں:

”کیا تم نے اس شخص کو نہیں دیکھا جس نے اپنے پوروگار کے بارے میں حضرت ابراہیم سے دلیل بازی کی تھی اس بنا پر کہ اللہ نے اسے

۲۔ یہ پہاڑ کے درمیان واقع ہے جو جانے والے کے دامنے ہاٹھ پر آتا ہے۔ (الصہار الضریر)  
محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بادشاہ بنا دیا تھا، جب حضرت ابراہیمؑ نے کہا ”میرا پروردگار وہ ہے جو مارتا اور جلاتا ہے (آخر آیت تک)

۲۔ اللہ تعالیٰ سے آپ نے مطالبہ کیا کہ مجھے دکھا کس طرح مردوں کو زندہ کرتا ہے، فرمایا کیا تو ایمان نہیں لایا؟ عرض کی ”کیوں نہیں“ مگر صرف اطمینان قلبی کے لئے دیکھنا چاہتا ہوں اللہ نے فرمایا چار پرندے لے لے (آخر آیت تک)

۳۔ سب سے پہلے آپ نے مکہ کو آباد کیا اپنی اولاد کو وہاں بسایا اور خانہ کعبہ کی تعمیر کی اللہ تعالیٰ نے اس کا بھی صراحت سے ذکر کیا ہے۔

۴۔ ”جب ہم نے حضرت ابراہیمؑ کو خانہ کعبہ کے پاس ٹھکانا دیا کہ میرے ساتھ کسی کو شریک نہ کرنا، میرے مگر کو طواف کرنے والوں قیام کرنے والوں اور رکوع و سجود کرنے والوں کے لئے پاک کرنا، اور لوگوں کو حج کی دعوت دینا، وہ آئیں گے پیادہ پا اور دمی اذشیوں پر جو آئیں گی ہر وسیع راہ سے“۔ (آخر آیت تک)

بیت الحرام کے ہنانے کی تفصیل آئندہ آئے گی۔

آپ کی وفات کے بارے میں مختلف اقوال ہیں۔ بعض مورخین نے ایک سو پنج سال عمر بتائی ہے بعض نے نوے اور بعض نے دو سو سال، حضرت اسماعیلؑ اور حضرت اسحاقؑ نے آپ کو دفن کیا اور حضرت سارہؓ کے پاس دفن ہوئے۔ حضرت سارہؓ کی وفات ”حر ون“ گاؤں میں ہوئی تھی جو آج کل الخلیل کے نام سے مشہور ہے، کہتے ہیں ان کی عمر ایک سو سال تکیں سال کی ہوئی۔ حضرت ابراہیمؑ کو آپ کی وفات کا بہت صدمہ ہوا۔ آپ نے بیویت کے ایک شخص سے جس کا محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نام عقردون بن صخر تھا چار سو مشقائی میں ایک زمین خریدی اور وہاں انہیں دفن کر دیا۔ اس زمین کا نام مغارہ تھا۔

آپ کی قبر آپ کی بیوی حضرت سارہ کی قبر آپ کے بیٹے حضرت اسحاق کی اور آپ کے پوتے حضرت یعقوب کی قبر اس مرلح میں ہے جو حضرت سلیمان بن داؤد نے بنایا تھا اور جو بالاتفاق حسرون میں واقع ہے۔ رعنی یہ بات کہ ان قبروں میں فلاں قبر، آپ کی ہے سواس کے بارے میں یقینی اطلاع کوئی نہیں ہے، بہر حال اس مقام کا احترام کرنا ضروری ہے، وہاں جو توں سے نہیں چنانا چاہئے ہو سکتا ہے اس کی یا آپ کی اولاد میں سے کسی اور نبی کی قبر وہاں ہو۔  
مذکورہ بالا بیان ہم نے ابن کثیر کی کتاب سے لیا ہے۔

کہتے ہیں کہ حضرت یوسف بن یعقوب بھی وہاں دفن ہیں۔ بہت سے محققین علماء کا اس امر پر اتفاق ہے کہ ان کی قبریں اس احاطہ میں ہیں جو حضرت سلیمان بن داؤد نے مسجد خلیلؑ کے درمیان بنایا تھا۔ رہے حضرت اسماعیلؑ ان کی قبر مجرمین ہے، اس کا بیان آگئے آئے گا۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام ہمارے نبی محمد صلی علیہ وآلہ وسلم کے مشاہد تھے جیسا کہ حدیث میں آیا ہے کہ آپ نے سب سے پہلے میزبانی کی، سب سے پہلے بڑھا پا دیکھا، سب سے پہلے اپنی مونچیں کتر دیئیں۔ سب سے پہلے ختنہ کیں، سب سے پہلے موئے زیر ناف ترشے اور سب سے پہلے پاجامہ پہنا۔

۱۔ مترجم کو اس مسجد کے دیکھنے کا اتفاق ہوا یہ الحلیل شہر میں واقع ہے بیت المقدس کے قریب ہے اور شرق الاردن کی سلسلت میں بڑا خوبصورت شہر ہے۔  
محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

حضرت ابن عباسؓ نے فرمایا ہے ”اسلام کے تیس حصے ہیں، اس دین کو سب سے پہلے حضرت ابراہیمؓ نے قائم کیا۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ”یاد کرو حضرت ابراہیمؓ کو جس نے وفا کی اور آپ کے لئے اللہ نے آگ سے بریت لکھ دی۔“

حضرت ابن عباسؓ سے اللہ تعالیٰ کے اس قول کے پارے میں روایت ہے۔

(واذا ابتلى ابراہیم رہے بکلمات جب اللہ نے ابراہیم کو چند کلمات سے آزمایا، کہ اللہ نے آپ کو پاکیزگی کے بارے میں آزمایا) پانچ باتیں سر کے بارے میں ہیں اور پانچ جسم کے بارے میں۔ سر کے بارے میں یہ ہیں، موچھوں کا کتر وانا، غرارہ کرنا، ناک کو پانی سے صاف کرنا، سواک کرنا اور مانگ نکالنا۔ جسم کے بارے میں یہ ہیں: ناخنوں کا کتر وانا، موئے زیر ناف کا موٹانا، ختنہ کرانا، بغلوں کے بال صاف کرنا، پاخانہ اور پیشتاب کے مقام کو پانی سے دھونا۔ (تاریخ طبری)

حضرت ابراہیم علیہ السلام اکثر خبروں کے دادا ہیں۔ ابن کیش راضی تاریخ میں لکھتا ہے ”جو نبی بھی آپ کے بعد بھیجا گیا وہ آپ کی اولاد سے تھا اور جو کتاب بھی کسی نبی پر آسمان سے اتری تو آپ کی کسی نہ کسی اولاد پر اتری، یہ آپ کے لئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے خلیف و کرامت ہے۔“

بعض علماء کہتے ہیں ”جو انیاء حضرت ابراہیم کی نسل سے نہیں ہیں۔ وہ صرف آئھے ہیں۔ شیخ حبیب اللہ لشکری ملی نے جو قصیدہ آپ کی تعریف میں لکھا ہے اس میں ان لوگوں کے نام دیئے ہیں وہ یہ ہیں:

حضرت آدم، حضرت هیفیف، حضرت اوریس، حضرت نوح، حضرت

ہو ڈا، حضرت یونس، حضرت لوٹا اور حضرت صالح پیر محقق ملکی میں مذین متنوع و منفرد موضوعات پر

عمود النسب کے مصنف نے بھی ان ہی ناموں کا ذکر کیا ہے بعض علماء نے ذکر کیا ہے کہ حضرت یوسف آپ کی اولاد سے تھے۔ واللہ اعلم پروفیسر محمد حسنی عبد الحمید اپنی کتاب ابراہیم الکمل ابوالانبیاء میں لکھتے ہیں (دیکھو بیان صحف ابراہیم ص ۱۵۲، ۱۵۳)

حضرت ابراہیم علیہ السلام کے صحیفے کہا توں پر مشتمل تھے۔ ہمیں افسوس ہے کہ باوجود انتہائی کوشش کے ہم ان صحائف پر مطلع نہ ہو سکے، ہم نے بہت سی کتابیں ڈھونڈیں اور ان سے کہا توں کو جمع کرنا چاہا مگر کامیابی نہ ہو سکی۔ ہم چاہتے تھے کہ ہم اور ہمارے قارئین ان سے مخلوق ہوں مگر کیا کیا جائے تقدیرِ الہی میں یہی تھا کہ یہ صحیفے پوشیدہ رہیں اور دسترس سے باہر ہو جائیں۔

خلبی نے ابو ادریس خولانی سے روایت کی ہے وہ حضرت ابوذر الغفاری سے روایت کرتے ہیں۔ انہوں نے کہا کہ میں نے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے پوچھا کہ اللہ تعالیٰ نے کتنی کتابیں اتاریں؟ ”فرمایا، ایک سو چار، حضرت آدم پر دس صحیفے، حضرت ابراہیم پر دس حضرت شیعہ پر پچاس، حضرت ادریس پر تیس۔ اور اتاریں اللہ تعالیٰ نے تورات، انجیل، زبور اور قرآن۔ ابوذر کہتے ہیں کہ ”میں نے دریافت کیا یا رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت ابراہیم کے صحیفے کیسے تھے؟“ فرمایا، ”کھا توں تھیں۔“

راویوں نے ان کہا توں میں سے صرف دو ذکر کی ہیں۔ دو سے زیادہ نہیں ملتیں، میرے خیال میں دنیا کے کسی بھی مصنف نے ان تمام کہا توں کو کہیں ذکر نہیں کیا۔ وہ دو کہا توں یہ ہیں:

۱۔ اے مغرور بادشاہ! میں نے تجھے اس لئے نہیں بھیجا تھا کہ تو بعض کو بعض کے ساتھ جمع کرے، میں نے تو تجھے اس لئے بھیجا تھا کہ تو مظلوم کی پکار کو نہ کیونکہ میں مظلوم کی پکار کو لوٹانا تائیں اگرچہ وہ کافر ہی کیوں نہ ہو۔

۲۔ ایک عاقل پر، اگر اس کی عقل بالکل صحیح ہے لازم ہے۔ کہ وہ ایک گھڑی اپنے پروردگار سے مناجات کرے اور اس کی صنعت میں غور و فکر کرے، ایک گھڑی اپنے نفس سے اگلے اور پچھلے کاموں میں معاہدہ کرے اور ایک گھڑی اپنی ضروریات کے پورا کرنے میں صرف کرے مگر حلال سے نہ کہ حرام سے، اپنے کھانے پینے وغیرہ میں حرام سے بچے۔ عاقل کو چاہئے کہ وہ اپنے زمانے پر نظر رکھے، اپنی حالت کی طرف متوجہ رہے اور اپنی زبان کی حفاظت کرے، جسے اس بات کا یقین ہو گیا کہ اس کی گفتگو اس کے عمل میں داخل ہے تو وہ بیہودہ باتوں میں نہیں پڑے گا۔

حضرت ابوذرؓ سے روایت ہے، فرمایا ”میں مسجد میں داخل ہوا، تو رسول اللہ نے فرمایا ”اے ابوذر! مسجد کے لئے بھی سلام ہے“ تو میں نے عرض کیا ”یا رسول اللہ اس کا سلام کیا ہے؟“ فرمایا ”دور کعینیں“۔ میں نے عرض کیا ”یا رسول اللہ! کیا آپ پر بھی اللہ تعالیٰ نے کوئی ایسی چیز اتاری ہے جو حضرت ابراہیم اور حضرت موسیٰؑ کے صحیفوں میں سے ہو؟“ آپؐ نے فرمایا ”ابوذر! پڑھ:

قد افلاح من تزکی و ذکر اسم  
ربه فصلی بل توفیون الحیوة  
الدنيا والآخرة خیر وابقی طان  
هذا الفی الصحف الاولی  
صحف ابراهیم و موسیٰ (پارہ  
یہ بات پچھلے صحیفوں میں ہے یعنی  
ابراهیم و موسیٰ علیہما السلام کے  
صحیفوں میں۔

میں نے عرض کیا، ”یا رسول اللہ! حضرت موسیٰ“ کے صحیفے کیسے تھے؟“ فرمایا  
”سب عبرتوں پر مشتمل تھے مجھے تجب ہے اس شخص پر جس نے موت کا یقین کر لیا  
ہے کہ کیسے خوش ہوتا ہے؟ مجھے اس شخص پر تجب ہے جو جہنم پر ایمان رکھتا ہے کہ کیسے  
ہستا ہے؟ مجھے تجب ہے اس شخص پر جو دنیا اور اس کے انقلابات کو دیکھتا ہے کہ کیسے  
مطہن بیٹھا ہے؟ مجھے تجب ہے اس شخص پر جو تقدیر پر ایمان رکھتا ہے کہ کیسے کھڑا ہو  
جاتا ہے (کام کے لئے) مجھے تجب ہے اس شخص پر جو حساب کتاب پر یقین رکھتا  
ہے اور پھر عمل نہیں کرتا۔“

بہر حال اس میں شک نہیں کہ حضرت ابراهیمؑ کے صحیفے ایک تاریخی دولت  
ہیں جس پر مورخین اطلاع نہیں پاسکے اور اگر وہ کہیں ان سب سے واقف ہو جاتے  
تو قدیم اسلامی تاریخوں کے پڑھنے اور سمجھنے میں جو دشواریاں پیدا ہو رہی ہیں وہ نہ  
ہوتیں۔

پروفیسر محمد حسنی عبد الحمید لکھتے ہیں نا۔

”اچکیل کا نام پہلے زمانے میں حمرون تھا، تقریباً اس امر پر اتفاق ہے کہ آپ اچکیل کے حرم کے نیچے آرام فرمائے ہیں۔

حرب کا نام مغارہ تھا، یہیں حضرت اسحاق، حضرت یعقوب اور حضرت سارہ سوتے ہیں۔ کعب الاحرار سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا ”سب سے پہلے جو حمرون میں جس نے وفات پائی اور فن ہوا وہ حضرت سارہ“ تھیں صورت یہ ہوئی کہ جب حضرت سارہ کا انتقال ہو گیا تو حضرت ابراہیم ”قبر کے لئے زمین کی حلاش میں لکھ۔ آپ یہ چاہتے تھے کہ آپ کی قبر حیرتی کے پاس ہو۔ لہذا آپ عفرون کے پاس گئے۔ یہ شخص زمین کا مالک تھا اور حیرتی میں رہتا تھا، اس سے حضرت ابراہیم نے کہا ”مجھے کچھ زمین پیچ دے کہ میں وہاں اپنے خاندان والوں کو فن کر سکوں۔“ عفرون بولا ”آپ جہاں چاہیں فن کر دیجئے میری طرف سے آپ کو اجازت ہے۔“ ابراہیم بولے ”مگر میں مفت نہیں لوں گا۔“ وہ بولا ”اے نیک بیوڑھے اجھاں چاہے فن کر لے۔“ مگر آپ نہ مانے اور مغارہ کا اس سے مطالبہ کیا۔ اس نے کہا ”اچھا میں وہ زمین چار ہزار درہم میں بیٹھا ہوں، ہر درہم پانچ درہم کی برابر ہو اور ہر ایک پر کسی بادشاہ کی مہر ہو۔“ اس کا مقصد یہ تھا کہ آپ اتنا روپیہ لانے سکیں گے۔ آپ چلے آئے جب مل آئے اور کہا یہ روپیہ دے دو۔ آپ نے مالک کو دے دیا۔ وہ تیران ہو گیا اور حضرت ابراہیم نے حضرت سارہ کو وہاں فن کر دیا تو سب سے پہلے آپ ہی وہاں فن ہوئیں۔ کہا گیا ہے کہ آپ کی عمر کے اسال ہوئی اور بعض نے ۷۲ اسال لکھے ہیں۔ پھر جب حضرت ابراہیم وفات پا گئے تو آپ کے مامنے مغربی جانب فن کر دیئے گئے، پھر جب حضرت رفلقہ زوجہ حضرت اسحاق کی

وقات ہوئی تو وہ بھی حضرت سارہ کے سامنے محراب کی سمت دفن ہوئیں۔ پھر حضرت اسحاقؑ کا انتقال ہوا تو وہ اپنی بیوی کی قبر کے سامنے جانب غرب دفن ہوئے۔ پھر حضرت یعقوبؑ نے وفات پائی اور مغارہ کے دروازے کے پاس دفن ہوئے۔ یہ قبر حضرت ابراہیم خلیل اللہ کی قبر کے سامنے جانب شمال ہے، پھر حضرت لائۃ زوجہ حضرت یعقوبؑ کی وفات ہوئی تو وہ ان کے سامنے جانب شرق مدفون ہوئیں۔ پھر حضرت یعقوبؑ کی اولاد نے مشورہ کیا کہ ہم کیوں نہ مغارہ کا دروازہ کھلا رکھیں اور جو بھی ہم میں سے مرے تھیں دفن ہو لہذا انہوں نے مغارہ کے دروازہ کھلا رکھیں اور دیواری بنا دی، قبروں پر نشانات بنا دیئے اور ہر قبر پر صاحب قبر کا نام لکھ دیا، پھر یہ لوگ مغارہ سے چلے آئے اور دروازہ بند کر آئے۔ حتیٰ کہ رومیوں کا قبضہ ہو گیا اور انہوں نے وہاں کیسے تعمیر کرایا مگر مسلمانوں نے اسے باقی نہ چھوڑا۔

محمد بن ابی بکر ان بن محمد، خلیب مسجد الحنیل نے مجھ سے بیان کیا!

”میں قاضی ابو عمر و عثمان بن جعفر بن شادان کے ساتھ خلیل اللہ کی قبر کی طرف گیا۔ ہم وہاں تین دن تک رہے۔ چوتھے دن وہ اس لشکر کی طرف متوجہ ہوئے جو حضرت رفقت زوجہ حضرت اسحاقؑ کی قبر کے سامنے ہے، انہوں نے خلم دیا کہ اسے خوب ہو یا جائے حتیٰ کہ کتابت واضح دکھائی دینے لگی تو مجھ سے کہا ”جو کچھ اس پر لکھا ہے نقل کرلو۔“ میں نے نقل کر لیا، ہم رملہ گئے اور مختلف زبان دانوں کو بلا یا مگر کوئی بھی اسے نہ پڑھ سکا لیکن اس بات پر سب کا اتفاق ہوا کہ یہ قدیم یونانی زبان ہے۔ معلوم ہوا کہ حلب میں ایک بوڑھا ہے وہی اسے پڑھ سکتا ہے، چنانچہ اسے بلا یا مگر اس بوڑھے نے یہ عبارت بتائی:

”میرے پروردگار کے نام سے جو عرش کا خدا ہے، تم والا،“

ہدایت دینے والا، سخت گرفت کرنے والا اور جانے والا ہے اس کی حمد نہیں کی جاسکتی، یہ قبر حضرت ابراہیم "خلیل" کی ہے اور وہ ستون جو شرق کی جانب میں بمانے ہے وہ آپ کی بیوی حضرت سارہ کی قبر ہے، دوسرا ستون جو حضرت ابراہیم کی قبر کے سامنے ہے حضرت یعقوب کی قبر ہے اور مشرقی جانب والا ستون ان کی بیوی حضرت إلیا کا ہے۔

مجھے شیخ یوسف طہبوب (رکن مجلس اسلامی فلسطین) کی زیارت کا شرف حاصل ہوا۔ ہم دونوں حضرت خلیل اور ان کی برکات کے بارے میں ذکر کر رہے تھے۔ مجھ سے شیخ نے ایک عجیب قصہ بیان کیا۔ جس میں حضرت ابراہیم کو ایک سفید ریش بوڑھے کی صورت میں دیکھا تھا کہ آپ ایک بلند مقام پر سورہ ہے ہیں اور مغارہ کی نیم آپ کے جسم مبارک سے مس کر کے آپ کی داڑھی کے بالوں کو چھوڑتی ہے۔ یہ واقعہ میرے دل میں پیوست ہو گیا اور یہ صورت میرے حافظہ میں بالکل محفوظ ہو گئی حتیٰ کہ میں نے ایک دن یہی صورت قاضی القضاۃ ابوالیسین محی الدین الحسینی کی کتاب الانس الجلیل میں دیکھی جیسا کہ اور راویوں نے بھی اپنی دوسری کتابوں میں اسی طرح روایت کی ہے مصنف کہتا ہے کہ حافظ ابن عساکر لکھتے ہیں "میں نے اصحاب حدیث کی کتابوں میں پڑھا ہے اور ان سے نقل کیا ہے کہ محمد بن مکران بن محمد خطیب مسجد حضرت ابراہیم نے کہا، یہ راضی باللہ کے زمانے میں (۳۲۳ھ میں) رملہ کے قاضی تھے اور اس کے بعد بھی وہ وہاں کے قاضی رہے، انہوں نے بہت سی احادیث کی روایت کی ہے اور بہت سے علماء نے ان سے روایت کی ہے انہوں نے

بیان کیا۔

”میں نے محمد بن احمد بن جعفر الانباری سے سنا کہ وہ کہتے تھے، میں نے ابو بکر الاسکافی سے سنا کہ وہ کہتے تھے کہ مجھے صحت کے ساتھ یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ حضرت ابراہیمؐ کی قبر اسی مقام پر ہے جہاں وہ اب ہے اور یہ بات میں نے خود اپنی آنکھوں سے دیکھی۔ صورت یہ ہوئی کہ میں نے آپ کے مزار کے خدام اور مزار کے لئے کوئی چار ہزار دینار کا وقف بوجہ اللہ کیا تھا مگر میں یہ چاہتا تھا کہ کسی طرح یہ جان لوں کہ یہ بات صحیح بھی ہے کہ آپ کا مزار اسی مقام پر ہے، مجاورین میرا بڑا احترام کرتے تھے اور انہیں مجھ سے خاص لگاؤ ہو گیا تھا۔ میں نے ایک دن ان سے درخواست کی کہ مجھے قبروں کے اندر تک پہنچا دو تا کہ میں اپنی آنکھوں سے انبیاء علیہم السلام کو دیکھ لوں۔ انہوں نے کہا چونکہ آپ کا ہم پر حق ہے، مگر آج کل تو ایسا نہیں ہو سکتا کیونکہ زائرین آتے رہتے ہیں، جاڑوں کی راتوں میں جب برف گرنے لگے گی، تب یہ بات ممکن ہو سکے گی۔ میں ان کے پاس پہنچا حتیٰ کہ برف گرنے لگی، اور رات کے وقت آنے والوں کا سلسلہ بند ہو گیا، وہ مجھے اس پتھر کے پاس لائے جو قبر حضرت ابراہیمؐ اور حضرت اسحاقؐ کے درمیان ہے ایک شخص جس کا نام صعلوک تھا۔ مجھے لے کر اتر کوئی ۲۷ سیڑھیاں اترے تو میں نے اپنے دامنے ہاتھ کی طرف دیکھا کہ سیاہ پتھر کا ایک تخت ہے۔ اس پر ایک بوڑھا ہلکے رخساروں والا لبی داڑھی والا چٹ لیٹا ہوا ہے اور اس پر بزر کپڑا پڑا ہوا ہے۔ صعلوک نے کہا یہ حضرت اسحاقؐ ہیں، تھوڑی دور چلے تو ایک اور تخت پہلے سے بڑا نظر آیا اس پر بھی ایک بوڑھے لیٹے ہیں، بال کاندھوں کے درمیان پڑے ہیں۔ داڑھی اور سر پسید ہے ابڑا اور پلکیں بھی،

سبز جامہ پہنے ہیں اور ہوائیں آپ کی داڑھی کو چھو رہی ہیں۔ صعلوک نے کہا ”یہ حضرت ابراہیم ہیں“۔ میں سجدہ شکر بجا لایا اور کھڑا ہو گیا۔ پھر ہم ایک اور تخت کی طرف گئے تو دیکھا بڑا خوبصورت تخت ہے اس پر ایک شخص گدم گوں رنگ والا اور سمنی داڑھی والا دراز ہے۔ دونوں منڈھوں کے درمیان سبز رنگ کا کپڑا پیٹھے ہیں، صعلوک نے کہا یہ حضرت یعقوب ہیں پھر ہم اپنی بائیں جانب ہڑے اور ہم نے حرم کی طرف دیکھا ابھی ابو بکر اسکاف یہ حدیث پوری بھی نہ کرنے پائے تھے کہ میں فوراً حرم کی طرف گیا، جب میں مسجد میں پہنچا تو میں نے صعلوک کے بارے میں دریافت کیا، لوگوں نے کہا ابھی آتا ہے تھوڑی دیر میں وہ آگیا، میں گیا اور اس کے پاس بیٹھا اور حدیث مذکور کے بارے میں کچھ کہنے لگا تو وہ ناراض ہوا، میں نے معافی چاہی پھر کہا ابو بکر اسکاف میرے پیچا ہیں تو وہ مجھ سے منوس ہو گیا۔ میں نے اسے اللہ کی قسم دلا کر کہا ”مجھے بتاؤ کہ جب تم حرم میں گئے تھے تو کیا ہوا تھا اور تم نے کیا کیا دیکھا تھا؟“ اس نے کہا ”کیا تھجھ سے ابو بکر اسکاف نے بیان نہیں کیا؟“ میں نے کہا ”بیان تو کیا ہے، مگر آپ کی زبانی بھی سننا چاہتا ہوں۔“ اس نے کہا ”ہم نے حرم کی طرف سے ایک چینچنے والے کی آواز سنی کہ کہتا تھا“ حرم سے دور رہوں اللہ تم پر حرم کرے، تو ہم لوگ ہے ہوش ہو گئے جب افاقت پایا تو ہم زندگی سے مایوس ہو چکے تھے۔ شیخ نے مجھ سے بیان کیا کہ ”ابو بکر اسکاف اس کے چند دنوں کے بعد مر گئے اور صعلوک بھی مر گیا۔“

الخلیل کے تمام باشندے اس روایت سے آشنا ہیں۔ یہ قصہ مجھ سے شیخ مرحوم عبد اللہ طہب مفتی الخلیل نے بیان کیا، جبکہ وہ میرے ساتھ غار کے مشاہدہ کے لئے محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

گئے تھے، انہوں نے کہا کہ ”اس حادثہ کے بعد اوقاف اخیل کے متولیوں نے ارادہ کر لیا کہ غار کے دہانہ تک بہت بڑی بھی سرگز بنا دیں گے تاکہ کوئی شخص وہاں تک نہ پہنچ سکے۔

میں ان روائتوں کی تصدیق پر مجبور ہوں کیونکہ مجھ سے معتبر اشخاص نے اس قسم کی روائیں کی ہیں اور کوئی تعجب نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو بہت سی کرامات سے نوازا ہوا اور ابوالانبیاء کا جسم اب تک سالم ہو۔ کیونکہ جیسا کہ مشہور ہے کہ انبیاء کا جسم پرانا نہیں ہوتا۔

حسن بن عبد الواحد بن عبد الرزاق نے ذکر کیا ہے کہ ابو زرعة قاضی قسطین مسجد اخیل میں آئے۔ میں ان کے پاس سلام کرنے کے لئے آیا، وہ حضرت سارہؓ کی قبر کے پاس نماز کے وقت بیٹھے تھے تو ایک بوڑھا آیا انہیں بلایا اور پوچھا ”ان میں سے حضرت ابراہیمؓ کی قبر کون سی ہے؟“ اس بوڑھے نے حضرت ابراہیمؓ کی قبر کی طرف اشارہ کیا، بوڑھے کے چلے جانے کے بعد ایک نوجوان آیا انہوں نے اس سے بھی سیہی سوال کیا اور اس نوجوان نے بھی اسی قبر کی طرف اشارہ کیا، نوجوان کے چلے جانے کے بعد ایک بچہ آیا انہوں نے اس بچے سے بھی وہی سوال کیا اور وہی جواب ملا تو ابو زرعة نے کہا میں بلاشبہ گواہی دیتا ہوں کہ یہ قبر حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ہے کیونکہ خلف سلف اسی طرح روایت کرتے چلے آئے ہیں، حضرت مالک بن انس فرماتے ہیں خلف کا سلف سے نقل کرنا حدیث کی صحت کی ضمانت ہے کیونکہ حدیث میں تو بسا اوقات غلطی واقع ہو جاتی ہے لیکن نقل میں غلطی واقع نہیں ہوتی۔ اس میں تو بعدی طعن کر سکتا ہے یادوں مخصوص جو خلاف پر کمربستہ ہو، پھر ابو زرعة اٹھے

اور ظہر کی نماز پڑھی پھر اگلے دن وہاں سے کوچ کر گئے۔

ابو عبد اللہ محمد بن احمد بن ابی بکر معمار القدسی نے کتاب البدائع میں لکھا ہے

”حبری، حضرت ابراہیم اخنیل کے گاؤں کا نام ہے اس میں ایک بڑا قلعہ ہے کہتے ہیں جوں نے تعمیر کیا تھا۔ اس کے پھر منقوش ہیں۔ نقش میں جو قبر گئے ہیں یہ اسلامی دور کی یادگار ہیں، آگے حضرت اسحاق کی قبر ہے۔ اور حضرت یعقوب کی قبر پیچے ہے، ہر نبی کے سامنے اس کی بیوی کی قبر ہے پھر اس قلعہ کو مسجد بنا دیا گیا اور اس کے ارد گرد مجاہروں کے مکانات بنا دیئے گئے اب مکان کے چاروں طرف گمراہی گمراہی ہیں۔ یہاں پانی کی ایک باریک سوت ہے اور اس گاؤں سے نصف منزل تک انگور اور سیب وغیرہ کے درخت ہیں جو اکثر مصر بھیجے جاتے ہیں، اس گاؤں میں ہمیشہ مہماں رہتی ہے۔ کھانا، روٹی اور خدام ہر چیز ملتی ہے۔ یہ لوگ آنے والوں کو مسور اور زیتون کا تیل دیتے ہیں بہت سے فقیر کھاتے ہیں اور اگر کوئی امیر چاہے تو وہ بھی لے سکتا ہے۔“

میں نے عبد اللہ کی کتاب میں اپنی آنکھوں سے وہ تصویر دیکھی ہے، جو اس نے درج کی ہے اور وہ پتھر بھی دیکھے ہیں اور یہ بھی دیکھا کہ وہاں پھل خوب ہوتے ہیں، کہتے ہیں حضرت سلیمان کے حکم سے یہ قلعہ تعمیر ہوا تھا۔ یہاں کے انگور تو بہت اچھے ہوتے ہیں۔ اخنیل کے باشندے ان پر بجا طور پر

نخرا کرتے ہیں۔ ایسے انگور کہیں نہیں ہوتے حالانکہ یہاں کوئی نہر یا دریا نہیں ہے بلکہ نفرت ہی ان پہاڑوں پر ان کی تربیت کرتی ہیں۔

سیکرٹری اوقاف اخیل نے مجھ سے ذکر کیا کہ مکمل اوقاف ہر ہفتہ اور بده کے دن لنگر کرتا ہے تاکہ اخیل کے فقراء خوب کھائیں ہیں۔ اس دن جو کھانا پکایا جاتا ہے۔ وہ بہت ہی صاف ستر اور عمده ہوتا ہے۔ انہوں نے مجھ سے کہا کہ آپ بده کے دن زیارت کے لئے آئیں تاکہ دیکھیں اور لنگر کو چکھیں کہ کتنا لذیذ ہوتا ہے کہ امیر لوگ بھی اس کے کھانے کی تمنا کرتے ہیں۔ اگرچہ تھوڑا سا ہی کیوں نہ ہو مگر مجھے منگل کے دن بیروت ضرور ہی پہنچنا تھا، اس لئے شرکت نہ کر سکا ورنہ ضرور شرکت کرتا۔

الملک الموید اسماعیل والی حماۃ نے اپنی تاریخ میں ۵۱۳ھ کے واقعات کے بارے میں لکھا ہے کہ ”اس سال حضرت ابراہیم اور حضرت اسحاق اور حضرت یعقوب کی قبریں بیت المقدس کے قریب ظاہر ہوئی ہیں، بہت سے لوگوں نے انہیں دیکھا ہے کہ ان کے جسم ابھی تک پرانے نہیں ہوئے اور ان کے پاس غار کے اندر سونے چاندی کے قندیل دھرے ہیں۔“

اسی کتاب میں سور سلیمانی کے بیان میں صفحہ ۳۷ اپر مرقوم ہے:

”جب حضرت سلیمان علیہ اسلام بیت المقدس کی تعمیل کر چکے اور مسجد اقصیٰ میں ہیکل تعمیر کر چکے تو اللہ نے انہیں حکم دیا کہ آپ وہاں جائیں جہاں حضرت ابراہیم خلیل اللہ سوتے ہیں۔ آپ کی قبر کے ارد گرد ایک چار دیواری بنا دیں، حضرت سلیمان اپنے لنگر کے ساتھ کنعان کی سر زمین کی طرف گئے، آپ نے بہت

تلash کی مگر قبر نہ ملی۔ لہذا واپس بیت المقدس چلے آئے۔ وہی نازل ہوئی کہ جہاں نور کا ستون آسمان سے اترتا نظر آئے اس کی سیدھہ میں آپ کی قبر ہے، آپ پھر اسی طرف گئے، وہاں رامہ پہنچ کر احتیل کے قریب شمالی جانب آپ کو ایسا محسوس ہوا کہ نور اتر رہا ہے لہذا آپ نے لٹکر کو حکم دیا کہ وہاں ایک چار دیواری بنا دیں یہ مقام حضرت یونسؐ کی قبر کے پاس تھا۔ پھر وہی نازل ہوئی کہ یہ وہ مقام نہیں ہے کہ آپ نور آسمان کی بالکل سیدھہ پر اس چار دیواری کو بنائیں۔ حضرت سلیمانؐ جستجو کرتے رہے حتیٰ کہ حمرہون کے ایک ٹیلے پر آپ نے اس نور کو دیکھا اور اس کے اردو گرد جن والنس سے ایک بڑی بھاری فصیل بخوا دی، ان پھرہوں کی فحامت دیکھ کر انسان حیران ہو جاتا ہے کہ کیسے الٹھائے اور لگائے گئے۔ اس چار دیواری کے اندر کی عمارت مسجد شمار کی گئی۔

حضرت ابن حمّرؓ سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا:

”آدم کا سرخزہ کے پاس اور پاؤں مسجد اہمایمؐ کے پاس ہیں اور مسجد غلیل کا حکم وہی ہے جو عام اسلامی مساجد کا ہے کہ وہاں جماعت کر سکتے ہیں۔ اعتکاف کر سکتے ہیں اور حائیہ و ناپاک اس میں داخل ہیں ہو سکتے۔“ (آخری)

یہ گھر بڑا آباد اور بہت برکت والا ہے کہ وہاں سادات انبیا سوتے ہیں، قاضی القضاۃ ابوالیسین قاضی حنبلی نے کہا ہے ”یہ مقام کریم جو کہ سلیمانی فصیل کے اندر ہے۔ اس کی لمبائی محراب سے لے کر صدر مشہد یعقوب تک اسی گز ہے اور عرض جانب شرق فصیل سے لے کر قبر حضرت یوسفؐ تک ساڑھے تین گز ہے۔ چار

دیواری کی بلندی ہرست سے ساڑھے تین گز ہے جس میں پندرہ پتھر گئے ہیں۔ زمین سے اس فصیل کی بلندی چھبیس گز ہے۔ سلیمانی تعمیر کے اوپر جور وی تعمیر ہے۔ اس کے علاوہ طبل خانہ کے پاس ایک پتھر ہے۔ جس کی لمبائی گیارہ گز ہے اور سلیمانی تعمیر کی ہر صفحہ کا عرض سوا گز ہے۔ اس چار دیواری میں دو گوارہ ہیں۔ ان میں سے ایک جانب مشرق ہے جو جانب قبلہ سے متصل ہے اور دوسرا غار جانب غرب ہے جو جانب شمالی سے ملتی ہے اور تعمیر نہایت عمدہ ہے۔

جانب شمالی سے مسجد کی تعمیر چہار دیواری سے بالکل ملی ہوئی ہے، یہ تعمیر رومنیوں کے دور کی ہے اس کے تین طبقے ہیں۔ درمیانی طبقہ جانب مشرق و غرب سے دلوں طبقوں سے بلند ہے۔

چھت چار مغبوط دیواروں پر قائم ہے۔ اس کی تعمیر کے بالائی حصہ میں محراب اور منبر ہے۔ منبر اچھی عمدہ لکڑی کا بنا ہوا ہے اور جمال و فن کا نمونہ ہے۔

یہ منبر، بدر جمالی مدیر دولت فاطمیہ کے حکم سے مستنصر باللہ ابو قیم محدث فاطمی خلیفہ مصر کے دور میں رکھا گیا۔ ۳۸۳ھ میں یہ منبر بنا، خط کوئی میں اس کی تاریخ لکھی ہے، سلطان ملاح الدین کے حکم سے یہ منبر مسجد میں رکھا گیا، منبر کے سامنے موزون کا مقام ہے جو سنگ مرمر کے ستلوں پر قائم ہے اور آرٹ کا بہترین نمونہ ہے۔

دیواروں پر چاروں طرف سے گول مرمر گئے ہوئے ہیں جو کہ ملک الناصر محمد بن قلادوں ۳۷۲ھ کے عہد میں لگائے گئے۔

حسب ذیل ترتیب کے مطابق مسجد کے نیچے انبیاء کی قبریں ہیں:

اس ستون کے پاس جو کہ منبر کے سامنے واقع ہے۔ حضرت اسحاق کی قبر ہے اور اس کے سامنے اس کی بیوی حضرت رفقہؓ کی قبر ہے جو کہ مشرقی ستون کی جانب میں ہے یہ گویا ایک مستقل عمارت ہے۔

اس تعمیر کے تین دروازے ہیں جو کہ مسجد میں کھلتے ہیں، ان میں سے ایک یعنی درمیانی، حضرت خلیل اللہ کی درگاہ کی جانب کھلتا ہے۔ جس کی دیواروں پر مرمر مرمرگا ہوا ہے جس کے غربی جانب ایک جگہ میں آپؐ کی قبر مبارک ہے اس کے مشرقی حصے میں آپؐ کی بیوی حضرت سارہؓ کی قبر ہے۔

اس مسجد کے آخر میں شمالی حصہ میں حضرت یعقوبؐ کی قبر ہے اور اس کے سامنے مشرقی جانب آپؐ کی بیوی حضرت لائۃؓ کی قبر ہے۔

چہار دیواری کے اندر حضرت یوسف علیہ السلام کا مزار بھی ہے۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آپؐ غار سے باہر مدفون ہیں مگر ان کی یہ بات پایہ ثبوت کو نہیں پہنچی۔ چہار دیواری کے اندر جو کچھ تعمیر ہے اس میں ہر جگہ خوبصورت سنگ سلیمانی کا فرش ہے۔ اس چہار دیواری کے جانب مشرق میں ایک خوبصورت مسجد ہے جسے ابو سعید سخراہی ولی ناظر حرمین و نائب سلطنت نے بنایا تھا، یہ مسجد جاویہ کے نام سے مشہور ہے اور عجائب روزگار سے ہے۔ بعض مورخین کا خیال ہے کہ یہ ایک یہودی کا مقبرہ تھا۔ جاوی نے اسے گرا کر مسجد میں تبدیل کر دیا۔ چنانچہ اس کی ایک دیوار پر لکھا ہے کہ سخراہی اپنے حلال مال سے اس مسجد کی تعمیر کی اور حرمین کے مال سے کوئی پیسہ اس پر نہیں لگایا۔

زارین الحکیم کے لئے مسجد جاویہ کے سامنے ایک لگنگر خانہ ہے جہاں حلیم

پکتا ہے۔ اس لئکر خانہ کے دروازے پر طبل خانہ ہے جب دستر خوان پھیلایا جاتا ہے۔ طبل بجا یا جاتا ہے لئکر کی طرف اہل شہر اور انجلیل کے مہمان آتے ہیں۔ یہاں کھانا تین وقت تقسیم کیا جاتا ہے پہلی بار صبح میں، دوسری بار ظہر کے بعد، تیسرا بار عصر کے بعد۔

اس لئکر و طبل کی اصلیت یہ ہے کہ حضرت ابراہیمؑ کھانے کے وقت طبل بجاتے تھے تاکہ لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ کھانا تیار ہے اور دور دور کے مسافر مطلع ہو جائیں۔ یہ تمام بیان ہم نے کتاب ”ابوالانبیاء“ سے بغیر کسی اضافہ کے لیا ہے۔

## جانب ملکہ

حضرت ابراہیم (علیہ السلام) کی بیوی حضرت سارہؓ کے پاس ایک قبطی مصری باندی ہاجرہ تھی جو مذکورہ ظالم بادشاہ نے بطور ہدیہ آپ کو دی تھی۔ آپ نے یہ باندی حضرت ابراہیمؓ کو بخش دی تو اس سے حضرت اسماعیلؓ پیدا ہوئے، یہ آپ کے پہلے بچے تھے، حضرت سارہؓ کے ہاں کوئی بچہ پیدا نہ ہوا تھا، انہوں نے حضرت ابراہیمؓ کو قسم دلائی کہ ان دونوں کو یہاں سے نکال دیں، حکم الہی ہوا کہ ملکہ کی طرف لے جاؤ۔ آپ حضرت ہاجرہؓ اور حضرت اسماعیلؓ کو لے کر روانہ ہو گئے اور اس مقام پر پہنچے جہاں اب ملکہ واقع ہے، یہاں نہ کوئی عمارت تھی نہ پانی تھا اور نہ کوئی یہاں رہتا تھا، یہاں تو بول غیرہ کی جھاڑیاں تھیں، آپ نے دونوں کو بیت اللہ کے پاس بٹھا دیا اور ایک ملکیزہ کمگروں کا اور ایک ملکیزہ پانی کا پاس رکھ دیا، پھر آپ شام کی طرف واپس چلے آئے، حضرت ہاجرہؓ پہنچے پہنچے دوڑیں اور کہنے لگیں "آپ کہاں جا رہے ہیں اور ہمیں یہاں کس پر چھوڑے جا رہے ہیں؟" فرمایا "اللہ پر۔" انہوں نے دریافت کیا۔ "کیا اللہ نے آپ کو اس بات کا حکم دیا ہے؟" فرمایا "ہاں۔" تو وہ بولیں "وہ ہمیں ضائع نہیں کرے گا

اور واپس لوٹ آئیں۔ ابراہیم آگے بڑھے، پھر دعا کے لئے ہاتھ اٹھا کر کہنے لگے۔  
 ”اے پروردگار! میں نے اپنی اولاد کو ایک بخوبی وادی میں تیرے  
 حرمت والے گمرا کے پاس چھوڑ دیا ہے تاکہ وہ نماز کو قائم  
 کریں، لوگوں کے دلوں کو ان کی طرف مائل کر دے اور انہیں  
 پہل عطا فرماتا کہ وہ شکر ادا کریں۔“

حضرت اسماعیلؑ کی والدہ چاہ زم زم کے قریب ایک بڑے سے درخت کے  
 نیچے بیٹھ گئیں، جب سمجھو رہیں اور پانی ختم ہو گیا تو انہیں اور ان کے بچے کو سخت پیاس  
 گئی۔ وہ ڈریں کہ کہیں کہ پچھے مرنہ جائے۔ لہذا صفا اور مروہ کے درمیان سات بار  
 دوڑیں لے کر شاید کوئی نظر آجائے مگر کوئی بھی دھکائی نہ دیا۔ ایک دفعہ جب وہ لوٹیں تو  
 حضرت اسماعیلؑ کے پاؤں کے نیچے چشمہ جاری پایا تو وہ کہنے لگیں ”زمی، زمی (ٹھیر  
 جا، ٹھیر جا)

حدیث میں ہے ”اللہ اسماعیلؑ کی ماں پر رحم کرے اگر وہ زرمم کو ایسے ہی چھوڑ  
 دیتیں تو چاری چشمہ نہ ہو جاتا۔“

ایک دفعہ جرم کے کچھ لوگ ادھر سے گزرے۔ انہوں نے حضرت ہاجڑہ سے  
 قیام کی اجازت چاہی کہنے لگے:

”ہمیں اپنے پانی میں شریک کر لے ہم تھے اپنے دودھ میں شریک کر لیں  
 گے۔ حضرت ہاجڑہ نے اجازت دے دی، باقی لوگوں کو بھی انہوں نے بلا لیا، حضرت  
 اسماعیلؑ نے ان لوگوں سے عربی سیکھی، وہ ان کے ساتھ فکار کے لئے جایا کرتے  
 تھے۔ لہذا لوگ آپ سے محبت کرنے لگے اور اپنی بیٹی ان کے نکاح میں دے دی۔

شادی کے بعد حضرت ہاجرہؓ کا انتقال ہو گیا اور وہ مجرم میں دفن کر دی گئیں (یہ واقعہ بنائے کعبہ سے پہلے کا ہے)

پھر حضرت ابراہیمؓ شام سے آئے کہ آل اولاد کی خبر گیری کریں۔ ملہ پہنچ تو حضرت اسماعیلؓ کی بیوی کو پایا، آپ نے ان سے حضرت اسماعیلؓ کے بارے میں دریافت کیا، وہ بولی ”یہاں نہیں ہیں۔“ اس نے حضرت ابراہیمؓ کی کچھ خاطر مدارات بھی نہ کی اور کہنے لگی ”ہم سخت تکلیف میں ہیں۔“ آپ نے اس سے کہا ”حضرت اسماعیلؓ آئے تو کہنا اس وضع قطع کا ایک بوڑھا آیا تھا۔ سلام کہہ گیا ہے اور کہہ گیا ہے کہ اپنے گھر کی چوکھت بدل دے۔“ حضرت اسماعیلؓ آئے تو اس نے پیغام پہنچا دیا، وہ بولے ”میرے گھر کی چوکھت تو ہی ہے، جا اپنے گھر چلی جا۔“ آپ نے ایک اور عورت سے شادی کر لی۔ حضرت ابراہیمؓ پھر ملہ آئے، حضرت اسماعیلؓ موجود نہ تھے اور آپ کی دوسری بیوی موجود تھی، آپ نے اس سے دریافت کیا کہ اسماعیلؓ کہاں ہیں، وہ بولیں ہکار کے لئے گئے ہیں آتے ہی ہوں گے۔ آپ نہ ہریے گھر آپ نہ اترے۔ اس نے بہت خاطر کی، حضرت ابراہیمؓ نے کہا ”اسماعیلؓ سے کہنا تیرے گھر کی چوکھت اچھی ہے اسے باقی رکھنا۔“ حضرت اسماعیلؓ واپس آئے تو کہا ”وہ میرے باپ تھے اور تو میرے گھر کی چوکھت ہے۔ مجھے حکم دے گئے ہیں کہ تجھے باقی رکھوں۔“

## تعمیر خانہ کعبہ

حضرت ابراہیمؑ مکہ آتے تو قیام نہ کرتے مگر تیری بار پھر تشریف لائے، اللہ کا حکم تھا کہ تعمیر کعبہ کریں۔ پہنچنے تو حضرت اسماعیلؑ کو درخت کے سامنے تلے زم زم کے پاس بیٹھے پایا، آپ تیر بنا رہے تھے، حضرت اسماعیلؑ نے دیکھا تو کھڑے ہو گئے، باپ بیٹے بغل گیر ہوئے حضرت ابراہیمؑ نے فرمایا ”بیٹا! اللہ تعالیٰ نے مجھے ایک حکم دیا ہے۔“ حضرت اسماعیلؑ بولے ”تو اطاعت کیجئے۔“ فرمایا ”کیا تو میری مدد کرے گا؟“ کہا ”کیوں نہیں۔“ حضرت ابراہیمؑ نے کہا ”اللہ تعالیٰ نے مجھے حکم دیا ہے کہ یہاں ایک گھر بناؤ۔“ حضرت اسماعیلؑ پتھر لاتے جاتے تھے اور حضرت ابراہیمؑ بناتے جاتے تھے، جب تعمیر ذرا بلند ہو گئی تو حضرت اسماعیلؑ ایک پتھر اٹھا کر لائے تاکہ آپ اس پر کھڑے ہو کر تعمیر کریں (بھی مقام ابراہیمؑ ہے) دونوں باپ بیٹے دعا کرتے جاتے تھے کہ ”اے پروردگار ہم سے قول فرماتو سنبھالو والا جانے والا ہے۔“ انہوں نے اس گھر کی تعمیر نہ ملی سے کی نہ چونے سے بکھرے بس پتھر پر پتھر رکھتے چلے گئے۔ نہ اس کی چھٹت بنا کی بعد ازاں مختلف ایام میں بیت اللہ کی تعمیر ہوتی رہی۔ حکم قرآنؐ نے اس کی تعمیر کی۔ آگے اس کی تفصیل آئے گی۔ آن لائن مکتبہ

کہتے ہیں کہ اس وقت حضرت اسماعیلؑ کی عمر بیس سال تھی، بعض مورخین نے کچھ زیادہ بھی بتائی ہے۔ حضرت ابراہیمؑ نے مجرکو بیت اللہ کے پہلو میں حضرت اسماعیلؑ کی بکریوں کا باڑہ بنایا تھا اور اس پر بیلو کی چھت تھی۔ پہلے بیت اللہ کی جگہ ایک سرخ ٹیلا تھا۔ جسے اکثر سیلا ب اور ادھر سے کاٹا رہتا تھا۔

جب حضرت ابراہیمؑ تعمیر خانہ کعبہ سے فارغ ہو گئے تو انہوں نے حضرت اسماعیلؑ سے ایک ایسے پتھر کا مطالبہ کیا جسے بطور علامت کے رکھ کیا تاکہ وہ آغاز طواف کے لئے بطور نشانی کے استعمال ہو سکے کہتے ہیں کہ حضرت جبریلؑ اس پتھر کو بوقتیں پہاڑ سے لائے تھے۔ آپ نے اسے اس مقام پر رکھ دیا جہاں وہ اب قائم ہے روایت ہے کہ یہ بہت زیادہ روشن تھا۔

حضرت جبریلؑ نے تمام مقامات دکھائے پھر اللہ تعالیٰ نے حکم دیا کہ لوگوں کو حج کے لئے پکاریں۔

|                               |                             |
|-------------------------------|-----------------------------|
| اعلان کر دیجئے لوگوں کو حج کے | واذن فی الناس بالحج یا توک  |
| لئے، وہ آئیں گے پیدل اور دملی | رجالاً و على کل ضامر یا تمن |
| اوٹیوں پر سوار جو آئیں گی ہر  | من کل فجع عمیق ط            |
| وستی گھرے راستے سے۔           | وستی گھرے راستے سے۔         |

ابن کثیر اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ حضرت ابراہیمؑ نے کہا ”پروردگار امیری آواز لوگوں تک کیسے پہنچ سکتی ہے۔“ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ”آپ پکاریے ہم آپ کی پکار کو لوگوں تک پہنچا دیں گے۔“

تفسیر جلالین میں ہے کہ حضرت ابراہیمؑ نے ابوقبیس پہاڑ پر چڑھ کر پکارا ”اے لوگوں اللہ تعالیٰ میں کو ایک گھر بناؤ ہے اور تم پر حج فرض کیا آہے اللہ ممکنہ اپنے“

پروردگار کو بلیک کہو۔

آپ نے داشتے، باسیں، شمال و جنوب میں منہ کر کے آواز دی اور لوگوں نے بلیک کی۔  
حضرت ابراہیمؐ ہر سال حج کے لئے آیا کرتے بعد ازاں تمام انبیاء اور ان کی  
اتسیں حج کے لئے آتے رہے۔ مجاہد لکھتے ہیں کہ حضرت ابراہیمؐ اور حضرت اسماعیلؑ  
نے پیادہ پا حج کئے، روایت ہے کہ مختصر انبیاء نے حج کیا اور منی میں نماز ادا کی۔  
تاریخ ازرتقی ایں ہے کہ انس بن مالک ملہ آئے تو حضرت عمر بن عبد العزیز  
حاضر خدمت ہوئے اور پوچھا ”مسافروں کے لئے طواف بہتر ہے یا عمرہ؟“ تو آپ  
نے فرمایا ”طواف افضل ہے۔“

ابن عباس سے روایت ہے کہ رسول اللہؐ نے فرمایا:

”اللہ اس گھر پر ہر دن رات میں ایک سو بیس رحمتیں نازل فرماتا ہے، سائٹھ طواف کرنے  
والوں کے لئے ہیں، چالیس نمازیں کے لئے ہیں اور بیس دیکھنے والوں کے لئے ہیں۔“  
حضرت حسان بن عطیہ نے فرمایا ہے ”ہم نے رسول اللہؐ کے اس قول میں غور  
کیا تو معلوم ہوا کہ یہ سب رحمتیں طواف کرنے والوں کے لئے ہیں کیونکہ وہ طواف  
بھی کرتا ہے، نماز بھی پڑھتا ہے اور کعبہ کی طرف دیکھتا بھی ہے۔“ ۱  
کسی نے کیا ہی اچھا کہا ہے:

”خانہ کعبہ میں طرح طرح کی فضیلتیں ہیں، مگر والا ہی انہیں جانتا ہے،“

جو کوئی یہاں اپنی خطاؤں سے ڈر کر آیا، اللہ اس کی حفاظت کرتا ہے۔“

- ۱۔ وہ امام ابوالولید محمد بن عبد اللہ بن احمد ازرتقی ہیں، دوسری صدی مکہ میں پیدا ہوئے۔ آپ کی تاریخ ولادت و وفات معلوم نہیں ہو سکی، آپ کی کتاب ”اخبار مکہ“ اہم تاریخی کتابوں سے ہے۔
- ۲۔ ترمذی وغیرہ نے لکھا ہے کہ رسول اللہؐ نے فرمایا ”طواف بقولہ نماز کے ہے لہذا وہاں جو بھی بات کرو کر بھی کر لے۔“ سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

## خانہ کعبہ کی تعمیریں

خانہ کعبہ گیارہ بار تعمیر ہوا۔

(۱) فرشتوں نے بنایا (۲) حضرت آدم نے بنایا (۳) حضرت شیف نے تعمیر کیا۔ (۴) حضرت ابراہیم نے تعمیر کی (۵) عمالقہ نے بنایا، (۶) جرہم نے تعمیر کیا، (۷) قصی نے تعمیر کی، (۸) قریش نے بنایا، (۹) حضرت عبد اللہ بن زیر نے تعمیر کیا، (۱۰) حجاج نے تعمیر کی، (۱۱) سلطان مراد راجح ابن سلطان احمد نے ۱۰۰۲ھ میں بنایا۔ یہ باادشاہ سلاطین آل عثمان سے تھا۔

ہم ان تمام تعمیرات کو تفصیل سے بیان نہیں کریں گے۔ البتہ مقام ابراہیم کی مناسبت سے تعمیر ابراہیم کا تفصیلی ذکر کریں گے، نیز کچھ حال تعمیر قریش، ابن زیر، حجاج اور سلطان مراد کا لکھیں گے کیونکہ ان تعمیرات کا کچھ حال ہمیں معلوم ہو سکا

ہے۔

قریش کی تعمیر تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانہ میں ہوئی تھی اور دوسری تعمیرات آپ کے بعد ہوئیں۔ ہم ان چاروں تعمیرات کا ذکر کریں گے۔ یہ

تمام بیانات ہم نے معتبر ہار ہنرمندوں و منقولے میضواعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

## ابراہیمؑ تعمیر

حضرت ابراہیمؑ کی تعمیر بغیر مٹی اور چونے کے تھی، آپ نے خانہ کعبہ کے اندر داہنی جانب ایک گھر اگڑھا کھواد تھا جو کنوئیں کی مانند تھا۔ یہ نذر و نیاز کے لئے خزانہ تھا۔ اس کی گھرائی تین گز تھی جیسا کہ ازرقی نے بیان کیا ہے۔

آپ نے خانہ کعبہ کو چھت دار نہیں بنایا تھا اس میں کوئی لکڑی کا دروازہ تھا۔ دروازے کے بجائے آپ نے مشرقی دیوار میں ایک کشادگی چھوڑ دی تھی تاکہ خانہ کعبہ کے داخلے کی راہ معلوم ہو سکے۔ وجہ یہ تھی کہ وہ لوگ بڑے دیانت دار تھے، خیانت اور چوری سے آشنا تھے۔ نہ ان کے پاس سونا چاندی تھا، نہ وہ لوگ ہماری طرح مضبوط محلات میں رہتے تھے۔

روایت ہے کہ آپ نے خانہ کعبہ کی تعمیر پانچ پہاڑوں کے پتوں سے کی تھی۔

(۱) طور زیارت (۲) طور زیارت (۳) لبنان (۴) جودی (۵) حراء۔

- سب سے پہلے جس نے خانہ کعبہ کا دروازہ بنایا جو بند ہو سکتا تھا، اس حد حسیری تھا، وہ ملوک یمن سے تھا، بخشت سے بہت پہلے ہوا ہے، سب سے پہلے اس نے ہی خانہ کعبہ کو مکمل غلاف پہنایا اور اس کے پاس ذیجہ کیا۔
- طور زیارت اور طور زیارت بیت المقدس میں دو پہاڑ ہیں اور لبنان شام میں ہے اسے جبل اولیاء بھی بولتے ہیں۔ (شرح عامود النسب)
- کہ کے شہاب شرقی جانب یہ پہاڑ واقع ہیں رسول اللہ یعنی عبادت کیا کرتے تھے اور سب سے پہلی وحی یعنی نازل ہوئی۔

کہتے ہیں کہ حضرت ابراہیمؑ نے حضرت آدم علیہ السلام کی بنیاد پر بنیاد رکھی تھی، آپ نے کعبہ کے دور کن رکھے تھے، رکن اسود اور رکن یمنی۔ مجر کی جانب کوئی رکن نہ تھا بلکہ وہ نصف دائرہ کی ٹھکل میں گول تھا، مجر کی جانب پیلو کی چھت تھی جہاں حضرت اسماعیلؑ کی بکریاں بندھتی تھیں، خانہ کعبہ کا کوئی دروازہ نہ تھا، بلندی نو ہاتھ تھی، جہاں آج کل دروازہ ہے۔ یہ دیوار تیس ہاتھ تھی اور اس کے مقابل کی دیوار اکتیس ہاتھ تھی، وہ دیوار جہاں مجر کی جانب پر نالہ ہے باسیں ہاتھ چڑھی تھی اور اس کے مقابل کی دیوار میں ہاتھ، تاریخ کعبہ مغلہ کے مصنف نے جو یہ لکھا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے خانہ کعبہ کے دوروازے رکھے تھے یہ بالکل بے اصل بات ہے۔ صحیح بات یہ ہے کہ آپ نے صرف ایک کشادگی رکھی تھی، جیسا کہ تاریخ کی کتابوں سے ظاہر ہوتا ہے۔

بعض لوگ پوچھتے ہیں کہ خلیل اللہ نے کیوں بغیر گارے اور چونے کے خانہ کعبہ کی تعمیر کی؟ لکڑی وغیرہ کا دروازہ کیوں نہیں رکھا؟ چھت کیوں نہیں بنائی؟ ایک دروازہ داخلے کے لئے اور ایک باہر جانے کے لئے کیوں نہیں رکھا؟ مجر اسماعیل کو گول کیوں بنایا؟ پیلو کی چھت کیوں بنائی اور اسے پتھر سے کیوں تعمیر نہیں کیا؟ ان تمام پالتوں کا مختصر جواب یہ ہے کہ آپ نے کعبہ کو بغیر گارے، چونے، دروازے اور چھت کے اس لئے بنایا تھا کہ اس دور میں مختلف قوم کے آلات، لوہے کا سامان، سکلیں، اور لکڑی چھت نے کے اوزار نہ تھے۔

ملہ میں چونکہ سوائے حضرت ابراہیمؑ، حضرت اسماعیلؑ اور جہنم کے قبیلے کے کوئی اور نہ تھا اور چونکہ خانہ کعبہ کا اندر ہونی حصہ کچھ تھا لہذا کسی چھت یا دروازے کی

ضرورت ہی نہ تھی اور نہ ہی نکلنے اور داخل ہونے کے لئے علیحدہ علیحدہ دروازوں کی ضرورت تھی۔

جبراہیل کو آپ نے اس لئے گول بنایا تھا کہ کعبہ کی سامنے والی دیوار بھی گول تھی اور پیلو سے اس کو اس لئے بنایا تھا تاکہ وہ بنیاد کعبہ میں داخل نہ ہو مگر اسے اس سے خارج بھی نہ سمجھا جائے۔

بہر حال انبیاء کرام کوئی ایسا کام نہیں کرتے جس میں خدا کی مرضی شامل نہ ہو۔ باقی اللہ بہتر جانتا ہے۔

## قریشی تعمیر

مشہور یہ ہے کہ قریش نے بعثت سے پانچ سال پہلے یعنی آپ کی ولادت کے پنیتیس سال بعد کعبہ کی تعمیر کی تھی، انہوں نے مجرم کی جانب سے چھ ہاتھ اور ایک باشست کم کر دیا تھا کیونکہ حلال مال سے جو چندہ انہوں نے تعمیر کے لئے جمع کیا تھا وہ کافی نہ تھا۔ قریش نے مجرم کے پیچے سے ایک چھوٹی سی گول دیوار بنادی تھی تاکہ لوگ اس کے پیچے سے طواف کریں اور اس کے دروازے کو زمین سے بلند کر دیا تھا اور پتھروں سے اسے مفبوط کر دیا تھا تاکہ سیلاہ اس کے اندر داخل نہ ہو سکے اور جسے چاہیں نہ جانے دیں، انہوں نے دروازہ ایک ہی رکھا تھا، غار کعبہ کو بھی باقی رکھا تھا یعنی جو بطور خزانۃ کعبہ کے استعمال ہوتا تھا۔ خانہ کعبہ کے اندر انہوں نے دو صفوں میں چھ ستوں رکھے تھے۔ ہر صف میں تین ستوں تھے، ایک چھت اور ایک پرناہ تھا جو مجرم اسے اعمل پر گرتا تھا، اس سے پیشتر کعبہ کی چھت نہ تھی، بلندی اخبارہ ہاتھ تھی مجرم کی جانب کوئی ستوں نہ تھا بلکہ دیوار مدور تھی جس طرح کہ حضرت ابراہیم "نے بنائی تھی۔ لوگ اسی طرح کعبہ کے اتباع میں اپنے گمراہ گول بنایا کرتے تھے۔

سب سے پہلے حمید بن زہیر نے اپنا گمراہ بنایا۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

قریش نے کعبہ کی تعمیر اس لئے کی تھی کہ ایک عورت نے کعبہ کو دھونی دی تو ایک شرارہ غلاف کعبہ پر بیٹھ گیا اور آگ لگ گئی، ہر سمت سے دیواریں چھٹ کر کمزور ہو گئیں، قریش کی تعمیر سے پیشتر کعبہ کی تعمیر میں مٹی یا چونا لگایا گیا تھا۔ باہر کی جانب دیواروں کے اوپر سے پردے ڈالے جاتے تھے اور اندر وہی جانب میں بالائی حصہ سے پردے باندھے جاتے تھے۔ قریش نے کعبہ کی تعمیر گارے سے کی۔ جس نے یہ عمارت گارے سے بنائی اس کا نام باقوم روی تھا۔ ۱

۱۔ ایک معمار تھا جو ساحل عرب پر تجارت کرتا تھا۔ ایک دفعہ لکڑیاں بھر کر لایا تو کشی جدہ کے قریب ٹوٹ گئی۔ قریش کو پا چلا تو انہوں نے یہ لکڑی کعبہ کی چھٹ کے لئے خرید لی۔ اور ٹوٹی والوں کو اجازت دے دی کہ وہ اپنا مال مکہ میں لے جا کر بیچ لیں ان سے لیکن نہیں لیا جائے گا اور باقوم سے انہوں نے چھٹ بخواں۔

## زبیری تعمیر

حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ نے تین دن تک استخارہ کرنے کے بعد کعبہ کو بالکل زمین کے برابر کر دیا اور حضرت ابراہیمؓ کی بنیاد کو بھی کھدوایا تو دیکھا کہ وہ چھ ہاتھ اور ایک بالشت جگہ اسے عیلؓ میں داخل ہے۔ لہذا آپ نے انہی کی بنیادوں پر تعمیر کی۔ ایسا انہوں نے حضرت عائشہؓ کی حدیث کی بناء پر کیا۔ آپ نے اس کی بلندی ستائیں ہاتھ رکھی تاکہ عرض کے مناسب ہو جائے، ایک دروازہ داخلے کے لئے اور ایک باہر جانے کے لئے بنایا۔ یہ دونوں دروازے زمین کی سطح کے برابر تھے۔ ہر دروازے کی لمبائی گیارہ ہاتھ تھی اور ہر ایک کے دو کیواڑ تھے۔ آپ نے کعبہ کے چار ستون بنائے، آپ کے زمانے میں یہ چاروں ستون چوئے جاتے تھے۔ حتیٰ کہ آپ شہید کر دیئے گئے اور خانہ کعبہ کو گرا دیا گیا۔ آپ نے رکن شامی کی طرف ایک زینہ اوپر جانے کے لئے بنایا تھا۔ سونے سے اسے مزین کیا تھا اور چھت پر پرناہ رکھا تھا جو جھر میں گرتا تھا۔

کہتے ہیں کہ ابن زبیرؓ نے خانہ کعبہ کی تعمیر چونے سے کرائی تھی جو یہیں سے منکوایا گیا تھا بعض نے لکھا ہے کہ آپ نے تعمیر پھٹے ہوئے رنگ سے کرائی تھی۔ جس میں درس ملی ہوئی تھی (درس ایک قسم کی زر دھکاں ہوتی ہے جس سے کڑے

رکنے جاتے ہیں اور جو یہن میں پیدا ہوتی ہے)۔

جب آپ تعمیر سے فارغ ہو گئے تو آپ نے اس کے اندر مشک وغیرہ بھروایا اور دیواروں کو باہر کی جانب مشک سے پوایا اور دیبا کا پرده ڈلوایا، بعض مورخین نے لکھا ہے کہ کتناں مصری کا غلاف ڈالا تھا، یہ دن عجیب تھا، اس دن بہت سے غلام آزاد کئے گئے، بہت سے اونٹ ذرع کئے گئے اور بہت سی بکریاں ذرع کی گئیں، حضرت ابن زیبر ہنگے پاؤں لکھے اور آپ کے ساتھ بہت سے قریشی ہنگے پاؤں لکھے حتیٰ کہ مقام تعمیم کی مسجد حضرت عائشہؓ میں پہنچے اور عمرہ کا احرام باندھا کہ اللہ نے انہیں ابرا ہی بھی تعمیر پر تعمیر کرنے کی توفیق بخشی۔

ابن زیبر نے اس لئے تعمیر کی تھی کہ ایک شخص نے عاصرے کے زمانے میں مسجد حرام کے کسی خیمے میں آگے جلائی، خیمے میں آگ لگ گئی اور چلتے چلتے کعبہ تک پہنچ گئی لہذا غلاف اور رکن یعنی جل گیا یہ واقعہ ۶۲ھ کا ہے۔

## حجاج کی تعمیر

عبداللہ ابن زبیر کے قتل کرنے کے بعد حجاج بن یوسف اللہی نے عبد الملک بن مروان کو لکھا کہ ”ابن زبیر نے کعبہ میں اضافہ کیا ہے اور ایک دروازہ بڑھا دیا ہے، کیا میں جاہلی زمانے کی تعمیر کے مطابق نہ کر دوں؟“ حجاج نے کعبہ کو گرا کر قریشی بنیاد کے مطابق اسے بنا ڈالا، مغربی دروازہ بند کر دیا اور مشرقی دروازے کو سطح زمین سے بلند کر دیا، دروازے کی لمبائی سے چار ہاتھ اور ایک بالشت کم کر دیا، لہذا اس کی لمبائی چھ ہاتھ اور ایک بالشت رہ گئی۔ یہ واقعہ ۷۴ھ کا ہے۔

خانہ کعبہ کی ہر ایک چیز ابن زبیر ہی بنائی ہوئی ہے۔ سوائے اس دیوار کے جو مجرمیں ہے کہ وہ حجاج کی بنائی ہوئی ہے، اسی طرح مشرقی دروازے کی چوکھت اور وہ اندر وہی سیڑھی جو سقف کعبہ تک پہنچاتی ہے اور جو دو دروازے اس پر ہیں وہ بھی حجاج کے بنائے ہوئے ہیں، خانہ کعبہ کی تعمیر سلطان مراد کے زمانے تک رہی جیسا کہ آئندہ اسکا ذکر آئے گا۔

جریساً عیلث، حضرت ابراہیم علیہ السلام کی تعمیر میں شامل تھا اور ابن زبیر ہی کی تعمیر میں بھی وہ چھوٹا سا تھا اور دونوں تعمیروں میں اس کی مقدار ایک ہی جیسی تھی مگر قریش میں محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مقت آن لائن مکتبہ

کی تعمیر اور حجاج کی تعمیر میں وہ وسیع تھا۔ اس کی موٹائی اسی قدر تھی جتنی کہ اب ہے کیونکہ حجاج نے خانہ کعبہ کو اس طرز پر بنایا تھا جس طرز پر قریش نے بنایا تھا، اس سے پہلے حجر کی جانب سے چھ ہاتھ اور ایک بالشت کم کر دی گئی تھی۔ حجاج نے اس کو وسیع کر دیا۔

## حجاج نے خانہ کعبہ کو کیوں بنایا؟

بعض مورخین کہتے ہیں کہ عبد الملک بن مردان نے حجاج کو جو حکم دیا تھا، کہ ابن زبیرؓ کی تعمیر کو منہدم کر دے یہ صرف خصوصت کی بناء پر تھا مگر یہ صحیح نہیں ہے، مسلمانوں اور خصوصاً قرن اول کے مسلمانوں سے یہ بات بعید ہے کہ وہ خانہ کعبہ کو ایک دوسرے سے نفرت کی بناء پر منہدم کریں، وہ تو ایسا انتہائی مجبوری اور اضطرار کی حالت میں کرتے تھے۔ پہلے علماء سے فتویٰ لیتے اور لوگوں سے مشورہ کرتے جب کہیں ہاتھ اٹھاتے۔

حقیقت یہ ہے کہ عبد الملک بن مردان نے جو خانہ کعبہ کے گرانے کے متعلق حجاج کو حکم دیا تھا وہ صرف اس لئے تھا کہ جب ابن زبیرؓ کے حاصلرے کے زمانہ میں خانہ کعبہ میں آگ لگی تو انہوں نے اپنی مرضی اور اپنے اجتہاد کے مطابق اسے گرا کر از سر تو تعمیر کر دیا۔ چنانچہ امام ازرقی اپنی تاریخ میں لکھتا ہے۔

”جب حجاج بنائے کعبہ سے فارغ ہو گیا تو حارث بن عبد اللہ بن ابی ریبیعہ الکھروی عبد الملک کے پاس گئے، عبد الملک نے ان سے کہا، ”میں خیال کرتا ہوں کہ ابن زبیرؓ نے کعبہ کے بارے میں حضرت عائشہؓ سے کچھ بھی نہیں سنا تھا۔“ حارث محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بولے ”میں نے حضرت عائشہؓ سے یہی بات سنی تھی ”عبدالملک نے کہا ”وہ کیا؟“ انہوں نے کہا ”حضرت عائشہؓ سے رسول اللہ نے فرمایا ”تیری قوم نے خانہ کعبہ کی تعمیر کو چھوٹا کر دیا، اگر تیری قوم نو مسلم نہ ہوتی تو میں اسے سابقہ بنیاد ہی پر تعمیر کر دیتا، آ، میں تجھے دکھاؤں انہوں نے کتنا حصہ چھوڑ دیا ہے، تو آپ نے حضرت عائشہؓ کو سات ہاتھ چھوٹا ہوا حصہ دکھایا اور فرمایا شاید تیری قوم کو تعمیر کا موقعہ ملے۔ میں زمین پر اس کے دو دروازے بناتا ایک شرقی جس سے لوگ داخل ہوتے اور ایک غربی جس سے لوگ نکلتے۔ عبد الملک بن مردان نے کہا ”کیا تو نے خود حضرت عائشہؓ سے یہ حدیث سنی؟“ انہوں نے کہا ”ہاں امیر المؤمنین! میں نے خود یہ حدیث ان سے سنی۔“ تو عبد الملک بڑی دیر تک ایک شاخ سے زمین کو سرجھائے کر دیتا رہا، پھر بولا ”کاش میں ابن زبیرؓ کی تعمیر کو اسی طرح چھوڑ دیتا، اس نے بہتر خرچ کیا“۔ یہاں تک ازرتقی کا بیان تھا۔

یہ اس امر پر واضح دلیل ہے کہ عبد الملک کو یہ معلوم نہ تھا کہ این زبیرؓ نے حضرت عائشہؓ کی حدیث کے مطابق تعمیر کرائی تھی، جب یہ بات اس پر روشن ہو گئی تو وہ بڑا نادم ہوا۔ آپ اس حدیث میں غور کریں گے تو ایک مجھہ کا ظہور پائیں گے کہ رسول اللہؐ نے حضرت عائشہؓ سے فرمایا تھا ”شاید تیری قوم کو تعمیر کا موقعہ ملے۔“ اس میں اس جانب اشارہ تھا کہ تعمیر کعبہ تیری زندگی میں ہو گی اور تیرا بھانجا اس کی تعمیر کرے گا کیونکہ عبد اللہ بن زبیرؓ آپ کی بہن اسماء بنت ابی بکر کے صاحبزادے ہیں۔ آپ کے یہ دونوں اشارے آپ کی وفات کے ترپن سال بعد صحیح ثابت ہوئے۔

## سلطان مراد رائع کی تعمیر

سلطان مراد رائع ابن سلطان احمد، سلاطین آل عثمان سے تھا، اس کی تعمیر کا یہ سبب ہوا کہ بدھ کے دن آٹھ بجے صبح ۱۹ اشعبان ۱۰۳۹ھ میں مکہ اور اس کے اطراف میں سخت بارش ہوئی تو سیالاب مسجد حرام میں در آیا اور خانہ کعبہ کے دروازے کے قفل سے بھی دو میٹر اور پر ہو گیا۔ اس کے اگلے دن جمعرات کو عصر کے وقت کعبہ کی شامی دیوار دونوں طرف سے گر گئی اور اس کے ساتھ مشرقی دیوار کا کچھ حصہ بھی جو باب شامی سے متصل تھا جا پڑا صرف چوکٹ کے بقدر حصہ باقی رہ گیا اور غربی دیوار دونوں طرف سے چھٹے حصے کے بقدر گر گئی اور بیرونی طرف سے دوٹکٹ اور چھٹت کا کچھ حصہ بھی گر گیا جو شامی دیوار سے ملت تھا۔

مورخ کبیر شیخ عبداللہ الغازی الہنڈی امہا جرج مکہ اپنی تاریخ میں لکھتے ہیں:

”وہ شامی جانب جو گر گئی تھی، حاج نے اس کی تعمیر کی اور چھٹت کا بھی کچھ حصہ گر گیا تھا۔“

غازی کا یہ بیان حقیقت کے مطابق ہے۔

سلطان مراد نے بنائے کعبہ کا حکم دیا اس کی تعمیر ۱۰۳۰ھ میں مکمل ہوئی، جس مکمل دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

طرح ججاج نے بنائی تھی اسی طرح اس نے بنوائی۔ سلطان مراد کی تعمیر ہمارے اس دور تک باقی ہے۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کی تعمیر اور قریش کی تعمیر کے درمیان دو ہزار چھ سو پانچ سال کا فاصلہ ہے جیسا کہ بخاری نے اپنی تاریخ میں طبی سے نقل کیا ہے۔

قریش اور ابن زبیر کی تعمیر کے درمیان بیاسی سال کا فاصلہ ہے، ججاج اور ابن زبیر کی تعمیر کے درمیان دس سال کا اور ججاج اور سلطان مراد کی تعمیر میں نو سو چھیسا سو سال کا ہے۔

جو کوئی مزید تفصیل کا خواہاں ہو وہ کتب تاریخ کا مطالعہ کرے کیونکہ ہم نے بنا بر مناسبت کے بطور خلاصے کے کچھ بیان درج کیا ہے۔

ہم نے بنائے ابراہیمی، بنائے قریش، تعمیر عبد اللہ بن زبیر ڈ اور تعمیر ججاج ٹقونی کی یہ تشریح صحیح ترین روایات کے مطابق لکھی ہے۔

ہم نے ان چاروں زمانوں کی تعمیرات کا ذکر نہیں اس کے مطابق درج کر دیا ہے اس کے مطابق درج کر دیا ہے تاکہ جو کچھ آپ دیکھتے ہیں اس کا صحیح اندازہ لگا سکیں۔

فسبحان من کرم بیته الحرام بالتعظیم والاجلال  
والحمد لله الذي جعلنا من اهله وجيئناه

## خانہ کعبہ و مطاف کے حدود

رجب ۱۳۶۷ھ میں ہم نے کعبہ اور اس کے اردو گرد کو ناپا۔ ہمیں افسوس ہے کہ ہم سطح زمین سے اس کی نسبت نہیں لے سکتے۔ البتہ ابراہیم رفتہ پاشا نے اپنی کتاب مرآۃ الحرمین میں اس کا ذکر کیا ہے ہم سے پہلے کسی نے کعبہ و مطاف کی اس طرح پیمائش نہیں کی۔

| سینٹی میٹر | میٹر | حدود و مطاف کعبہ                                        |
|------------|------|---------------------------------------------------------|
| ۰۰         | ۱۵   | ارتفاع کعبہ زمین سے چھٹت تک                             |
| ۵۸         | ۱۱   | مشرقی دروازے کی جانب سے کعبہ کی لمبائی، چوکھٹ کے علاوہ۔ |
| ۹۳         | ۱۱   | جانب غرب سے لمبائی، بغیر چوکھٹ کے۔                      |
| ۲۲         | ۱۰   | جانب شامی سے لمبائی، چوکھٹ کے بغیر۔                     |
| ۱۱۵        | ۱۰   | ستونوں کے درمیان کا فاصلہ، چوکھٹ کو نکال کر۔            |
| ۵۰         | ۱    | جمراسود کی زمین سے بلندی۔                               |

| سینٹی میٹر | میٹر | حدود مطاف کعبہ                                                                |
|------------|------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۰۰         | ۲    | زمین سے دروازے کی بلندی۔                                                      |
| ۰۰         | ۲    | دروازے کی لمبائی                                                              |
| ۶۵         | ۲    | جانب مشرق سے مجر اساعیل                                                       |
| ۵۸         | ۲    | جانب غرب سے مجر اساعیل                                                        |
| ۳۶         | ۸    | میزاب کعبہ اور مجر اساعیل کا درمیانی فاصلہ                                    |
| ۱۰         | ۱۱   | خانہ کعبہ کی چوکھت اور مقام ابراہیم کی کھڑکی تک کا درمیانی فاصلہ شرقی جانب سے |
| ۰۰         | ۱۲   | مجر اساعیل اور مطاف کے چکر کا درمیانی فاصلہ جانب شامی سے                      |
| ۸۰         | ۱۵   | خانہ کعبہ کی چوکھت اور دائرہ مطاف کا درمیانی فاصلہ، مقام حنبلی کے سامنے       |
| ۸۰         | ۱۵   | خانہ کعبہ کی چوکھت اور دائرہ مطاف کا درمیانی فاصلہ، مقام مأکلی کے سامنے       |

## خانہ کعبہ کے معمار

اب ہم ان لوگوں کے مختصر حالات زندگی لکھتے ہیں جنہوں نے خانہ کعبہ کی تعمیر میں حصہ لیا، خانہ کعبہ کے سب سے پہلے بانی یعنی حضرت ابراہیم علیہ السلام کے حالات ہم بیان کرچے ہیں اب ہم باقی لوگوں کے حالات بیان کرتے ہیں۔

## قریش

آل عرب انسانوں میں سب سے افضل ہیں اور قریش آل عرب میں سب سے افضل ہیں، ہم تفصیل کے ساتھ ان کے پورے نسب کا بیان نہیں کر سکتے۔ ذیل میں العقد الفرید سے مختصرًا بیان درج کرتے ہیں۔

قریش نظر بن کتا نہ کھلاتے تھے، یہ لوگ بنو کتا نہ میں پھیلے ہوئے تھے، سب سے پہلے انہیں، قصی بن کلاب بن مرہ بن کعب بن لوی بن غالب بن فہر بن مالک نے بیت اللہ کے پاس جمع کیا، قریش کے معنی جمع کرنے کے ہیں اسی لئے قصی کو مجمع یعنی جمع کرنے والا کہتے ہیں چنانچہ شاعر کہتا ہے۔

قصی ابو کم من یسمی مجمعاً ۝ به جمع اللہ القبائل من فہر  
ترجمہ: تمہارے باپ قصی کو مجمع کہتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اس کے ذریعہ فہر کے قبائل کو مجمع کیا۔

قریش، آل اللہ جیران اللہ اور سکان اللہ کھلاتے تھے، اسی کے بارے میں عبدالمطلب کہتے ہیں۔

نَحْنُ أَلْلَهُ فِي ذِمْتِهِ لَمْ نُزِلْ فِيهَا عَلَىٰ عَهْدِ قَدْمِ اَنْ لِلْبَيْتِ لِرِبِّ الْمَانِعِ  
محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

من یہ دفیہ بالم یخترم لم تزل لله فینا حرمته یدفع الله بهاعنا القم ۰

ترجمہ: ہم آل خدا ہیں اور اس کی گلگرانی میں ہیں قدیم زمانے سے اس کی حفاظت میں چلے آتے ہیں وہ خانہ کعبہ کی حفاظت کرتا ہے۔ جو کوئی اس میں کسی گناہ کا ارادہ کرے گا ذلیل ہو گا۔ ہمیشہ ہم اللہ کا احترام کرتے چلے آئے ہیں۔ اللہ ہم سے مصائب کو دور رکھے۔

قریش کی فضیلت میں بہت سی احادیث آئی ہیں۔ رسول اللہ صلیع نے

فرمایا ہے:

”امام الآل قریش سے ہوں گے، نیک لوگوں کے امام نیک ہوں گے اور بروں کے بڑے امراء ہوں گے۔ اگر تمہارے اوپر الآل قریش کسی نکٹے جبشی غلام کو سردار بنائیں تو اس کی اطاعت کرنا اور اس کی فرمان برواری کرنا جب تک کہ وہ اسلام اور سر اڑا دینے کے درمیان تھبیں اختیار نہ دے۔ اگر ایسی صورت ہو جائے کہ وہ یہ کہہ کے یا اسلام کو چھوڑ دو ورنہ سر قلم کروال تو تم اپنا سر پیش کر دینا۔“

(حاکم نے متدرک میں اور یقینی نے اپنی سنن میں اس روایت کو نقل کیا ہے)

رسول اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے:

”قریش کو آگے بڑھاؤ اور ان سے آگے نہ بڑھو۔“ نیز فرمایا ہے ”اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اولاد سے حضرت اسماعیلؑ کو چننا اور حضرت اسماعیلؑ کی اولاد سے بنو کنانہ کو منتخب کیا اور بنو کنانہ سے الآل قریش کو پسند کیا اور قریش سے بنو ہاشم کو چننا اور مجھے بنو ہاشم میں سے چننا۔“

آپؐ نے فرمایا:

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ۔

”اللہ تعالیٰ نے خلوق کو پیدا کیا اور مجھے بہترین گروہ میں پیدا کیا اور (عرب و جنم) دو فریقوں میں سے بہترین لوگوں میں پیدا کیا، پھر قبائل میں سے بہترین قبیلے میں پیدا کیا اور ان میں سے بھی بہترین گرانے میں پیدا کیا۔ لہذا میں ان کے نفوس میں سب سے بہتر ہوں اور ان کے گرانے میں سب سے بہتر گرانے والا ہوں۔“

جس زمانے میں اہل قریش خانہ کعبہ کی تعمیر کر رہے تھے، آپ ان کے ساتھ شریک تھے، آپ قریشیوں کے ساتھ پھر ڈھورہ تھے، اور قریش کے سب سردار شریک تعمیر تھے، جن میں یہ لوگ شامل تھے۔ ولید بن منیرہ، ابو جهم، عباس بن عبد المطلب، ابو امية بن المغیرہ، عتبہ بن ربیعہ، ابو زمعہ بن الاسود بن المطلب، عاص بن وائل، ابو حذیفہ بن المغیرہ، ابو وہب بن عمرو بن عائذ بن عمران بن مخزوم، ابو سفیان اور ابو اوحیۃ سعید بن العاص۔

ولید سب سے پہلا شخص تھا جو خانہ کعبہ پر چڑھا اور اسے منہدم کرنا شروع کیا۔ ورنہ قریش خانہ کعبہ کو گراتے ڈرتے تھے، پھر اس کی دیکھا دیکھی قریشیوں نے بھی انہدام میں حصہ لیا، کعبہ کو منہدم کرتے وقت ولید یہ کہتا جاتا تھا۔

”اے اللہ ہم صرف اصلاح کی غرض سے یہ کام کر رہے ہیں۔“

ابو جهم، ابن زبیر<sup>رض</sup> کی تعمیر خانہ کعبہ میں بھی شریک ہوئے تھے، عنقریب ہم ان کے سوانح ذکر کریں گے۔

مذکورہ بالا سرداروں کے علاوہ اور لوگ بھی شریک تھے، ہم نے صرف بڑے

بڑے لوگوں کے نام ذکر کر دیئے ہیں اور ان سب کے سوانح بھی خوف طوالت کی وجہ سے ذکر نہیں کئے۔

## عبداللہ بن زبیرؓ

حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ بن العوام بن خویلد، قریشی انسل ہیں، آپ کی والدہ اسماء بنت ابی بکر الصدیق تھیں اور آپ کے باپ زبیر بن العوام تھے جو عشرہ مشیرہ میں سے تھے۔

حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ ہجرت کے سال پیدا ہوئے، آپ مدینہ میں سب سے پہلے مسلمان بچے ہیں، جب آپ پیدا ہوئے تو صحابہ نے نعرہ بکیر بلند کیا۔ آپ کی والدہ حضرت اسماء سے روایت ہے کہ مکہ میں ایسی حالت میں لکھیں کہ پورے دنوں تھیں۔ جب مدینہ کی طرف آئیں تو قبائل اتریں اور وہیں حضرت عبد اللہ بن زبیر پیدا ہوئے۔ حضرت اسماء کہتی ہیں کہ ”میں آپ کو رسول اللہ صلعم کی خدمت میں لائی اور آپ کی گود میں رکھ دیا۔ آپ نے کھجور منگائی اور چیبا کر آپ کے منہ میں تنکار دیا لہذا آپ کے پیٹ میں سب سے پہلی چیز جو داخل ہوئی وہ رسول اللہ کا لعاب وہن تھا۔ پھر آپ نے کھجور کے ساتھ آپ کی تحریک کی (تالو میں ذرا سی کھجور لگا دی) پھر آپ کے لئے دعا کی پھر آپ کے جسم پر ہاتھ پھیرا اور عبد اللہ نام رکھا۔“

جب آپ سات یا آٹھ سال کے ہوئے تو آپ کے پدر بزرگوار یعنی حضرت زبیرؓ نے آپ کو حکم دیا کہ رسول اللہؐ کے ہاتھ پر بیعت کریں جب وہ رسول اللہؐ کی خدمت میں گئے تو آپ انہیں دیکھ کر مسکرائے اور بیعت کر لیا۔

حضرت ابن عباس نے ان الفاظ میں آپ کی توصیف کی ہے ”وہ مصنف الاسلام، قاری قرآن، رسول اللہ صلیم کے حواری کے بیٹے، حضرت صدیقؓ کے نواسے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پھوپھی حضرت صفیہ کے پوتے ہیں، حضرت خدیجہ بنت خویلہ آپ کے باپ کی پھوپھی تھیں۔

حضرت عمر بن دینار سے روایت ہے:

”میں نے ابن زبیرؓ سے زیادہ اچھا نمازی کوئی نہیں دیکھا۔“ جاہد فرماتے ہیں ”عبادت کی کوئی بھی ایسی راہ نہیں جس پر عبد اللہ بن زبیرؓ نہ چلے ہوں، ایک دفعہ خانہ کعبہ میں سیلا ب کا پانی جمع ہو گیا تھا تو میں نے دیکھا کہ عبد اللہؐ تیر کر طواف کر رہے ہیں۔“

حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ نے جب کہ وہ ابھی چھوٹے سے تھے رسول اللہ سے کچھ حدیثیں روایت کی ہیں، اپنے باپ، حضرت ابو بکرؓ، حضرت عمرؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت عائشہؓ اور حضرت سفیان بن زبیرؓ سے بھی حدیثیں روایت کی ہیں۔

اسلام میں جو چار عبد اللہ مشہور ہیں آپ ان میں سے ایک ہیں اور مشہور و بہادر صحابی ہیں، آپ کی کنیت ابو خبیث تھی، خبیث آپ کے بیٹے کا نام تھا۔

حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ اپنے باپ کے ساتھ جنگ یرمونک میں شریک تھے، افریقہ کی جنگ میں بھی شریک ہوئے، حضرت عثمانؓ کی خدمت میں فتح افریقہ کی

خوبخبری آپ علی لائے تھے، یوم الدار میں بھی آپ شریک تھے، حضرت عثمانؓ کی شہادت کے نتے میں آپ حضرت عثمانؓ کی جانب سے مدافعت کر رہے تھے، جنگِ جمل میں حضرت عائشہؓ کے ساتھ تھے۔ پھر آپ حضرت علیؓ و معاویہؓ کی جنگ سے علیحدہ رہے، بعد ازاں حضرت معاویہؓ کے ہاتھ پر بیعت کی مگر جب حضرت معاویہؓ نے یہ چاہا کہ آپ یزید کے ہاتھ پر بیعت کریں تو آپ اس کی بیعت سے باز رہے، مکہ شریف چلے آئے اور حرم میں بناہ گزین ہو گئے۔ یزید نے سلیمان کو آپ کی خدمت میں بھیجا کہ بیعت کر لیں مگر آپ نے انکار کر دیا اور آپ کے لئے عائذ اللہ (خدا کا پناہ گیر) کا لقب اختیار کیا۔

جب جنگِ حربہ ہوئی اور شامیوں نے اہل مدینہ کا قتل عام کر دیا تو پھر شامی مکہ کی طرف متوجہ ہوئے اور حضرت عبد اللہ بن زیرؓ سے لڑے، اس محاصرے کے دوران میں خانہ کعبہ کو آگ لگ گئی تھی۔

محاصرہ کے دوران انہیں معلوم ہوا کہ یزید کا انتقال ہو گیا ہے تو انہوں نے محاصرہ اٹھا لیا اور وہ مکہ سے واپس ہو گئے، اور اہل مکہ نے آپ کے ہاتھ پر بیعت کر لی۔

جب مروان مر گیا اور عبد الملک بن مروان اس کی جگہ خلیفہ ہوا تو عبد الملک نے حاج بن یوسف شفیقی کو آپ کے ساتھ لٹانے کے لئے بھیجا، حاج نے آپ سے جنگ کی اور نکست دی، جمادی الاول ۷۴ھ میں حضرت عبد اللہ بن زیرؓ شہید کر دیئے گئے۔

یہاں تک ہم نے جو کچھ لکھا ہے وہ الاصابہ فی تمیز الصالحین سے منقول ہے

امام ابن کثیر نے اپنی تاریخ کی آٹھویں جلد میں حضرت عبد اللہ بن زیبر کے متعلق ایک طویل بیان دیا ہے، ابن کثیر لکھتا ہے۔

ثابت بنا نی سے مروی ہے کہ ”میں نے حضرت عبد اللہ بن زیبرؓ کو مقام ابراہیمؓ کے پاس نماز پڑھتے دیکھا، آپ اس طرح کھڑے تھے جیسے کسی نے لکڑی گاڑ دی ہو۔“

یحییٰ بن وثاب نے بیان کیا، کہ ”ابن زیبرؓ جب سجدہ کرتے تو چڑیاں آپ کی پشت پر بیٹھ جاتیں اور خوب دوڑتی پھرتیں وہ یہ خیال کرتی تھیں کہ یہ بھی دیوار کا ایک حصہ ہے۔“

بعض لوگوں نے بیان کیا ہے کہ ”ابن زیبرؓ رات بھر کھڑے رہتے تھی کہ سچ ہو جاتی اور کبھی تمام رات رکوع ہی میں گزار دیتے اور کبھی ساری رات سجدہ ہی میں پڑے رہتے۔“

ابن مکدر سے روایت ہے۔

”میں نے ابن زیبرؓ کو اس طرح نماز پڑھتے ہوئے دیکھا جیسے کوئی شاخ ہو اسے جھوم رہی ہو۔ درآں حالیہ گوپھن کے پتھر آپ کے آس پاس آ کر گر رہے تھے۔“ سفیان نے کہا ہے کہ مراد اس قول سے یہ ہے کہ آپ گوپھن کے پتھروں کی پرواہ کرتے تھے۔

بعض لوگوں نے حضرت عمرؓ بن عبد العزیز سے روایت کی ہے کہ ”گوپھن کا ایک پتھر، مسجد حرام کے کنگرے پر لگا اور اسکا ایک کونہ گر گیا، یہ پتھر حضرت عبد اللہ بن زیبر کے طلق کے پاس سے ہو کر گیا تھا، مگر آپ نے کچھ بھی پرواہ کی اور نہ آپ

کے چہرہ پر کسی قسم کا کوئی تاثر ظاہر ہوا۔ حضرت عمر بن عبد العزیز نے یہ بات سنی تو کہا ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُوَ أَيْسَىٰ عَنِّي أَتَحْمِلُهُ“ تو نے بیان کیا۔

جب ابن زیبر نما زپڑتے تو دنیا کی ہر چیز سے فارغ البال ہو کر پڑتے۔ رکوع کرتے تو پرند آپ کی پشت پر اترتے اور سجدہ کرتے تو ایسا معلوم ہوتا جیسے کوئی کپڑا پڑا ہے۔

روایت ہے کہ ایک دن آپ نماز پڑھ رہے تھے ایک سانپ چھٹت سے گرا اور آپ کے بیٹے ابن ہاشم کے پیٹ سے لپٹ گیا، عورتیں چلائیں، گھروالے گھبرا گئے اور سب سانپ مارنے پر لگ گئے، سب نے مل کر سانپ کو مار ڈالا اور پچھے صحیح سالم فیک گیا، یہ سب کچھ ہوتا رہا اور آپ ذرا بھی متوجہ نہ ہوئے۔ نماز ہی پڑھتے رہے آپ کو پہاڑک نہ چلا کہ کیا ہوا۔

ابن زیبر متواتر سات دن روزہ رکھا کرتے۔ جمعہ کے دن روزہ رکھتے اور دوسرے جمعہ کی شب میں افطار کرتے، مدینہ میں روزہ رکھتے اور مکہ میں افطار کرتے اور مکہ میں روزہ رکھتے اور مدینہ میں افطار کرتے۔

ایک شخص نے بیان کیا ہے کہ ”آپ پورے رمضان کے مدینہ میں صرف پندرھویں رمضان کو کچھ کھالیا کرتے تھے۔“

خالد بن الی عمران سے روایت ہے کہ ابن زیبر مہینے میں صرف تین دن افطار کرتے تھے، بعض لوگوں نے کہا ہے کہ ابن زیبر کا تین چیزوں میں کوئی ہمسر نہ تھا لیکن عبادت، شجاعت اور فصاحت میں۔

یہی نے مجہد سے روایت کی ہے ”کہ ”ابن زیبر“ جیسی سخت عبادتیں کرتے

تھے اس طرح کوئی بھی مشقت برداشت نہیں کر سکتا۔

حضرت عثمان غنیٰ نے آپ کو ان لوگوں میں شامل کیا تھا جو کلام پاک لکھا کرتے تھے۔ آپ بڑے بلند آواز تھے، جب خطبہ دیتے تو ابو قبیس اور زوراء پہاڑ گونج جاتے۔

آپ کی خلافت ۶۲ھ میں قائم ہوئی، پوری مدت خلافت برابر حج کرتے رہے، آپ نے دوران خلافت میں کعبہ کی تعمیر کرائی اور حریر کا غلاف چڑھایا۔ اس سے پیشتر خانہ کعبہ پر ثاث اور چڑا چڑھا رہتا تھا، آپ خانہ کعبہ کو خوبیوں کو لے کر تھے۔ یہ خوبیوں دور سے لوگوں کو محسوس ہوتی تھی، آپ کی شہادت منگل کے دن ۷ اجہادی الاول ۷۳ھ میں ہوئی صحیح قول ہیں ہے۔ آپ کی والدہ آپ کی شہادت کے سو دن بعد نک زندہ رہیں، اس وقت آپ کی والدہ کی عمر سو سال ہو چکی تھی اور ان کا ایک بھی دانت خراب نہیں ہوا تھا اور نہ بصارت کمزور ہوئی تھی، رضوان اللہ علیہم اجمعین، یہ بیان تاریخ ابن کثیر سے ملخا لیا ہے۔

## حجاج بن یوسف

مسعودی اپنی کتاب مردوں الذهب میں لکھتا ہے:

”حجاج کی ماں، فارعہ بنت ہمام بن عروۃ بن مسعود اٹھی، حکیم عرب حارث بن کلدۃ اٹھی الطائی کی بیوی تھی، ایک دن وہ بیوی کے پاس صبح صبح گیا تو دیکھا کہ وہ خلال کر رہی ہے تو اس نے طلاق دے دی، بیوی نے دریافت کیا کہ ”مجھے طلاق کیوں دی؟ کیا مجھ سے کوئی بیک کی بات دیکھی؟“ اس نے کہا ”ہاں میں صبح صبح تیرے پاس آیا تو مجھے حلال کرتے پایا، اگر تو نے مجھ سے پہلے ناشہ کیا تو معلوم ہوتا ہے کہ تو حریص عورت ہے اور اگر ایسی حالت میں سو گئی تھی کہ دانتوں میں لکھانے کے اجزاء رہ گئے تھے تو معلوم ہوتا ہے کہ تو گندی عورت ہے۔“ اس نے کہا ”ان دونوں میں سے کوئی بھی بات نہ تھی میں تو سواک کے ریزے دانتوں میں سے نکال رہی تھی۔“

اس کے بعد یوسف بن ابی عقیل ٹقی نے اس سے شادی کر لی تو حجاج

پیدا ہوا۔

ابن عبدربہ نے العقد الفرید میں لکھا ہے کہ ”قارعہ، مخیرہ بن شعبہ کی بیوی تھی محکم ڈالل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اور اس نے مذکورہ بالا حکایت کی بنا پر اسے طلاق دی تھی۔۔۔

اس نے یہ بھی لکھا ہے کہ ”حجاج اور اس کا باپ طائف میں بچوں کو پڑھایا کرتا تھا۔ پھر حجاج کا تعلق روح بن زبانع الجذامی وزیر عبد الملک بن سروان سے ہو گیا، اس نے اپنی پولیس میں داخل کر لیا، بعد ازاں عبد الملک نے اسے فوج کا افسر بنایا۔۔۔

حجاج، قرآن کے مشہور حافظوں سے تھا، اس نے مشہہ حروف کے لئے قرآن میں علامات لگوائیں اور فخر بن عاصم اللشی اور بیکی بن سعیر العدوانی کو اس کام پر تعینات کیا، انہوں نے حروف ہی کے لئے نقطے ایجاد کئے تاکہ وہ ایک دوسرے سے مشتبہ نہ ہوں جیسے دال، ذال اور فاء، قاف، غیرہ کے لئے (دیکھو ہماری کتاب تاریخ القرآن اور تاریخ الخط العربی)

حجاج کے متعلق بہت سے قصہے مشہور ہیں۔ شہر واسط کی بنیاد اس نے ڈالی تھی۔ یہ شہر بصرہ اور کوفہ کے درمیان واقع ہے، ۸۲ھ میں وہ اس شہر کی تعمیر سے فارغ ہوا، بعض مورخین نے لکھا ہے کہ وہ ۸۷ھ میں اس کام سے فارغ ہوا اور وہیں مرا اور دفن ہوا، اس کی قبر مٹا دی گئی اور سیلا ب کا پانی آگیا۔ ۹۵ھ میں اس کی وفات ہوئی۔ اس وقت اس کی عمر ۵۲ سال تھی۔ ہم نے یہ بیان تاریخ ابن خلکان سے مختصر ایسا ہے۔

امام ابن کثیر نے اپنی تاریخ کی نویں جلد میں حجاج بن یوسف کے حالات بدی تفصیل سے دیئے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں ”ایک دن وہ خطبہ دے رہا تھا، قبر کا ذکر کرنے لگا تو وہ بھی کلمات کہتا رہا کہ قبر تھا کی اور سافرت کا گھر ہے حتیٰ کہ خود بھی

خوب رویا اور تمام لوگ بھی رونے لگے۔

حجاج ۳۹ھ میں پیدا ہوا، جوان ہوا تو بڑا فضیح و بلیغ اور عقل مند لکلا، حافظ قرآن تھا۔ بعض بزرگوں نے کہا ہے کہ حجاج ہر شب کلام پاک پڑھا کرتا تھا۔ عقبہ بن عمر نے کہا ہے ”میں نے لوگوں کی عقلیں ایک دوسرے سے قریب دیکھی ہیں مگر حجاج اور ایاس بن معاویہ کو عجیب و غریب عقل والا پایا، ان کی عقلیں بہت وزنی تھیں اور حجاج میں دنائی بہت تھی۔ وہ ذرا سے شبہ پر لوگوں کو قتل کرنا دیتا تھا۔ وہ ناصیح تھا یعنی حضرت علیؑ اور ہییغان علی سے بعض رکھتا تھا اور آل مروان بن امیہ سے بہت زیادہ محبت کرتا تھا۔ بڑا ظالم اور سفاک تھا۔ جہاد اور فتوحات کا بڑا شو قین تھا، قرآن کی خدمت کرنے والوں کو خوب روپیہ دیتا۔“

حضرت عمر بن عبد العزیز نے فرمایا:

”میں دشمن خدا حجاج بن یوسف پر اس کی اس عادت کی وجہ سے ریٹک کرتا ہوں کہ وہ قرآن سے بہت محبت کرتا تھا اور قرآن کے خادموں کو بہت کچھ لیتا دیتا تھا۔ مجھے اس کی اس بات پر ریٹک آتا ہے کہ مرتبے دم اس نے یہ الفاظ کہے ”اے اللہ! مجھے بخش دے کیونکہ لوگ یہ خیال کرتے ہیں کہ تو ایسا نہیں کرے گا۔“

جب حجاج مرنے لگا تو اس نے یہ شعر پڑھے:

بَارِبْ لَدْ حَلْفَ الْأَعْدَاءِ وَاجْتَهَلْرَا يَا مَنِي رَجُلَ مِنْ سَاكِنِ النَّارِ

ایحلفون علی عمیاء و یحسمہم ما علّمہم بعظیم العفو غفار ۰

ترجمہ: اے اللہ! دشمن تم کما کر کہتے ہیں کہ میں دوزخ کا کندہ ہوں۔ کیا ان دیکھی بات پر تم کھاتے ہیں، افسوس انہیں کیا پتا کہ اللہ کتنا بڑا غفار ہے۔

حضرت حسنؐ کریمؐ قصہ سنایا گیا تو آپ نے فرمایا ”قسم بخدا اگر نجات پائے گا تو ان ہی دو شعروں کی وجہ سے نجات پائے گا۔“

بعض مورخین نے یہ دو شعر اور لکھے ہیں:

ان الموالی اذا شابت عبیدهم فی رقہم عتقوهم عتق ابرار وانت  
یخالقی اولیٰ ذا کرا ما قد شبت فی الرق ما عنہی من النار ۝

ترجمہ: جب آقاوں کے غلام بوڑھے ہو جاتے ہیں تو وہ انہیں آزاد کر دیتے ہیں اے میرے پروردگار تیرے لئے یہ بات زیادہ شایان ہے میں تیری غلائی میں بوڑھا ہو گیا لہذا مجھے آگ سے آزاد کر دے۔

جب جاج مر گیا تو کسی کو پتا نہ چلا کہ ایک لوڈی نے بلند آواز سے رونا شروع کیا۔

”اے کھانا کھلانے والے! اے بچوں کو پیغام کرنے والے! اے عورتوں کو بیوہ کرنے والے! اے کھوپڑیوں کے پھوڑنے والے! اے الی شام کے سردار! تو مر گیا پھر یہ شعر پڑھا:

الیوم یر حمنا من کان یبغضنا والیوم یا مننا من کان یبغشانا ۝

ترجمہ: آج ہم پر وہ شخص رحم کرے گا جو ہم سے بغض رکھتا تھا اور وہ لوگ ہے خوف ہو جائیں گے جو آج سے پہلے ہم سے ڈرتے تھے۔

بچپن سال کی عمر میں واسط میں مرا، اس کی قبر پر پانی بھا دیا گیا تھا تاکہ اس کی قبر کو کوئی نہ اکھاڑے اور نہ آگ لگائے۔

کہتے ہیں کہ ”جب جاج مرا تو اس کے پاس صرف تین سورتا ہم، قرآن، تواریخ“

زین کجاوہ اور سوزر ہیں جیسیں۔“

حوف نے بیان کیا ہے کہ امام ابن سیرین کے سامنے حاجج کا ذکر کیا گیا تو فرمایا!

”مسکین ابو محمد پر اگر اللہ عذاب نازل کرے گا تو اس کے گناہوں کی بناہ پر کرے گا۔ اور اگر بخش دے گا تو اسے مبارک ہو، اگر وہ اللہ سے قلب سلیم کے ساتھ ملے گا تو کوئی جائے تعجب نہیں کیونکہ وہ ہم سے بہتر تھا، ہم سے بہتر لوگوں نے بھی گناہوں کا ارتکاب کیا ہے۔“ لوگوں نے امام ابن سیرین سے پوچھا ”قلب سلیم کے کہتے ہیں؟“ فرمایا ”قلب سلیم وہ ہے جس میں حیاء اور ایمان ہو اور جو یہ جانتا ہو کہ اللہ حق ہے، قیامت برحق ہے اور مرنے کے بعد اٹھایا جانا ہے۔“

احمد بن ابی الحواری کہتے ہیں۔

”میں نے ابوسفیان الدارانی سے سنا کہ وہ فرماتے تھے کہ حضرت حسنؑ بصری جب اپنی مجلس میں حاجج کا ذکر کرتے تو اسے بدعادیتے، ایک رات آپ نے اسے خواب میں دیکھا تو پوچھا، کیا تو حاجج ہے؟ وہ بولا، ”می ہاں میں حاجج ہوں۔“ آپ نے دریافت کیا کہ ”اللہ نے تیرے ساتھ کیا کیا؟“ کہا ”میں نے جتنے بھی آدمی قتل کئے تھے۔ سب کے بدالے میں بار بار قتل کیا گیا پھر اللہ نے مجھے موحدین کے گروہ میں شامل کر دیا۔“ اس خواب کے بعد حضرت حسنؑ نے اسے براہما کہنا چھوڑ دیا۔“

واللہ اعلم۔

یہاں تک تاریخ ابن کثیر کا خلاصہ پیش کیا گیا ہے۔

## سلطان مراد راجح

غازی سلطان مراد راجح بن سلطان احمد بن سلطان محمد ۱۸۰۰ھ میں پیدا ہوا بعض روائتوں میں ہے کہ وہ ۱۰۲۱ھ میں پیدا ہوا۔ علماء و وزراء نے متفق طور پر اتوار کے دن ۱۲ اذی القعده ۱۰۳۲ھ میں اس کے ہاتھ پر بیعت کی، اس وقت اس کی عمر گیارہ سال اور سات ماہ تھی، بعض مورخین نے چودہ سال عمر بتائی ہے۔ سلاطین آل عثمان کا وہ سترھواں بادشاہ تھا۔ بڑا بہادر، قوی اور صاحب ہمت تھا، فاتح بغداد اس کا لقب تھا۔ اس نے اہل ایران سے لڑائیاں لڑیں۔ کیونکہ شاہ عباس نے آل عباس کے بہت سے ممالک پر قبضہ کر لیا تھا اور بغداد بھی ان سے چھین لیا تھا۔ سلطان مراد نے ایک بھاری لٹکر اس کے مقابلہ کے لئے تیار کیا اور بہنس نیس اس کے مقابلہ کے لئے روانہ ہوا۔ یہ واقعہ ۱۰۳۳ھ کا ہے، اس نے بلاد عجم کو فتح کیا اور ۱۰۳۸ھ میں بغداد کی طرف روانہ ہوا، چالیس دن بغداد کا محاصرہ کرنے کے بعد اس کا لٹکر شہر میں داخل ہو گیا، سلطان بھی لٹکر کے ساتھ داخل ہوا اور تیس ہزار عجمی قتل کئے اور ان کے اور ان کے بڑے بڑے سرداروں کو قید کیا، مراد کے اس حملے سے اہل عجم کی

سلطان مراد، اہل حرمین پر بہت مہربانی کی نظر رکھتا تھا۔ اس نے مصر اور دوسرے شہروں کو حکم دے رکھا تھا کہ اہل حرمین کے لئے ان کے اوقاف وغیرہ سے غلہ پہنچاتے رہیں۔ وہ رعیت کا بھی بہت زیادہ خیال رکھتا تھا اور حکام کا بھی ۱۰۳۹ھ میں سلطان مراد کے زمانہ حکومت میں مکہ میں بڑا بھاری سیلا ب آیا، سیلا ب کا پانی حرم میں داخل ہو گیا اور خانہ کعبہ منہدم ہو گیا تو سلطان مراد نے اس کی تعمیر کی۔ یہ اس کا بڑا بھاری کارنامہ تھا۔ مراد نے تمام قبوہ خانے بند کر دیئے تھے۔ تمباکو پینا اور نسوار سونگھنا بھی جرم قرار دے دیا تھا۔

مراد بڑا بھادر صاحب ہمت اور قوی تھا، اس نے مصر کو ایک سپر بھیجا جس میں گیارہ چینیں اس کے انہر ایک لکڑی داخل کی اور کہا جو کوئی اسے نکال دے گا اس کی تنخواہ میں اضافہ کیا جائے گا تو کوئی بھی اسے نہ نکال سکا، پھر اس نے مصر کی جانب ایک کمان بھیجی اور فوجیوں سے کہا کہ اسے چلہ چڑھائیں مگر کوئی بھی اسے چلہ نہ چڑھا سکا پھر وہ ڈھال مصر میں شاہی قلعہ پر لکا دی گئی اور کمان باب زویلہ پر لگا دی گئی۔

۱۰۳۹ھ میں سلطان مراد کی وفات ہوئی، اس وقت اس کی عمر اٹھائیں سال تھی۔ بعض کہتے ہیں کہ وہ وفات کے وقت اکتیس سال کا تھا، سترہ سال خلیفہ رہا، اپنے باپ سلطان احمد خاں کے مزار میں دفن ہوا۔

## اختلاف تعمیرات

۱۰۲۰ھ تک خانہ کعبہ کی تعمیر گیارہ بار ہو چکی ہے۔ اتنے طویل عرصہ میں اتنی تھوڑی بار خانہ کعبہ کا محتاج تعمیر ہونا جائے تجب ہے، گو تعمیرات میں اختلاف ہوتا رہا مگر ابراہیم بنیادوں عی پر خانہ کعبہ کی تعمیر ہوئی، ہاں کبھی کبھی لمبائی، چوڑائی یا اوپھائی میں کی زیادتی ہو گئی۔

حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ نے اہل قریش کی بناء کو اکھاڑ کر خانہ کعبہ کی اس طرح تعمیر کی جیسی کہ رسول اللہ صلعم چاہتے تھے اور خانہ کعبہ کے اندر ایک سیڑھی بنائی اور اوپھائی ستائیں گے رکھی۔ آپؐ نے حضرت عائشہؓ کی حدیث کے مطابق کعبہ کی تعمیر کی۔

ازرقی اپنی تاریخ میں لکھتا ہے۔

”جس دن ابن زبیرؓ نے خانہ کعبہ کو منہدم کیا تو اس کی اوپھائی اٹھارہ ہاتھ تھی، جب ابن زبیرؓ اٹھارہ ہاتھ اوپھائی رکھ چکے تو دیکھا کہ مجر کے شامل کرنے کی وجہ سے یہ اوپھائی کم معلوم ہوتی ہے لہذا نو ہاتھ اور دیواریں اوپھی کر دیں۔“

ابن زبیرؓ کی تعمیر نہایت موزوں تھی اور اساس ابراہیم پر قائم تھی۔ اس قسم کی محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

زیادتی میں کیا ہرج تھا۔ جب ابن زیبرؓ شہید کر دیئے گئے تو حجاج بن یوسف نے عبد الملک سے اجازت طلب کی کہ تعمیر حسب سابق ہو جائے۔ عبد الملک نے اجازت دے دی مگر جب عبد الملک کو یہ بات معلوم ہوئی کہ ابن زیبرؓ نے اپنی خالہ حضرت عائشہؓ کی حدیث کے مطابق تعمیر کرائی تھی تو وہ بہت نادم ہوا، بہر حال موجودہ تعمیر بنائے ابراہیمؓ پر قائم ہے گو طرز تعمیر میں اختلاف ہوتا رہا ہے۔

یہ تو ظاہر ہے کہ خانہ کعبہ اگر مرمت طلب ہو جائے تو اس کو یونہی نہیں چھوڑا جا سکتا۔ جب حضرت عبد اللہ بن زیبرؓ کے زمانے میں بیت اللہ قابل مرمت ہو گیا تو آپ نے علماء و اشراف کو جمع کیا، بعض نے تعمیر کی مخالفت کی اور بعض نے تائید کی، عبد اللہ بن عباس نے کہا تعمیر مرت کرو، مرمت کر ادؤ، انہوں نے تعمیر کی سخت مخالفت کی مگر ابن زیبرؓ نہ مانے۔

جب ابن زیبرؓ نے گرانے کا ارادہ کر لیا تو تمام لوگ ڈر کے مارے منی چلے گئے اور عبد اللہ بن عباس بھی مکہ سے باہر چلے گئے جب ابن زیبرؓ نے ساری تعمیر گردی تو عبد اللہ بن عباس نے کہا لوگوں کو بغیر قبلہ کے نہ چھوڑ، اردو گردکڑیاں لگوادے تاکہ لوگ طواف کر سکیں چنانچہ انہوں نے ایسا ہی کیا۔

ہارون الرشید یا مہدی یا منصور نے ابن زیبرؓ کی تعمیر کے مطابق تعمیر کرانی چاہی مگر حضرت امام مالک نے منع کر دیا کہ خانہ کعبہ کو بادشاہوں کے لئے کھیل نہ بنائیے۔

سلطان احمد بن سلطان محمد بن مراد بن سلیم نے بھی از سر نو تعمیر کعبہ کرانے کا ارادہ کیا تھا اور یہ چاہا تھا کہ ایک ایسٹ پرسونا چڑھا ہوا ہو اور دوسری پر چاندی مگر

علماء نے اسے ایسا کرنے سے روک دیا، لہذا اس نے ٹوٹی ہوئی دیوار پر میتل کا گھیرا لگوادیا یہ واقعہ ۱۰۲۰ھ کا ہے اس سلسلہ میں اس نے اسی ہزار دینار خرچ کئے۔

اگر خانہ کعبہ کی تعمیر میں کسی قسم کا خلل واقع ہو جائے تو اس کی مرمت ضروری ہے اور اس کی تعمیر میں لکڑی، پتھر، کوتلہ، مٹی، لوہا اور سیمنٹ وغیرہ لگا سکتے ہیں۔ ولید بن مغیرہ نے اہل قریش سے کہا تھا ”تم خانہ کعبہ کو گرانے سے کیوں ڈرتے ہو؟ کیا تمہارا ارادہ اس کی اصلاح کا نہیں ہے؟“ انہوں نے کہا ”کیوں نہیں؟“ ابن مغیرہ بولا تو پھر کیوں ڈرتے ہو اللہ تعالیٰ اصلاح کرنے والوں کو ہلاک نہیں کرتا۔“ پھر ولید بن مغیرہ پھاڑوا لے کر خانہ کعبہ کی دیوار پر چڑھ گیا اور گرانے لگا یہ دیکھ کر قریش بھی ساتھ ہو گئے۔

اللہ تعالیٰ چاہتا تو وہ اپنے گھر کو نکست و ریخت سے محفوظ رکھتا گھر اس نے خانہ کعبہ کو وہ تقدس و بہیت عطا کی ہے کہ دنیا کے لوگ وہاں آتے ہیں اور روتے پہنچتے ہیں، دعائیں مانگتے ہیں اور بھروسہ اکھاری کا اظہار کرتے ہیں۔

رسول اللہ جب کبھی خانہ کعبہ کو دیکھتے تو فرمایا کرتے ”اے اللہ اس گھر کو اور زیادہ شرف و بزرگی عطا فرما اور جو کوئی اس کی زیارت کرے اسے بھی شرف و بزرگی اور نیکی عطا فرما۔“

جب حضرت عمر بن الخطاب کو دیکھتے تو فرماتے ”اللہ انت السلام و منك السلام فھینا ربنا بنا السلام“۔ اے اللہ تو سلام ہے، تمھیں سے سلامتی ملتی ہے۔ اے ہمارے پروردگار ہمیں سلامتی کے ساتھ زندہ رکھ۔“

ازرقی نے اپنی تاریخ میں عطاء بن عباس سے روایت درج کی ہے کہ رسول محقق دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اللہ نے فرمایا اللہ تعالیٰ اس گھر پر ہر شب و روز میں ۱۲۰ ارجمندیں نازل کرتا ہے۔ سماں طواف کرنے والوں کے لئے چالیس نمازوں کے لئے اور بیس دیکھنے والوں کے لئے۔

ازرقی نے حضرت عطاء سے ایک روایت درج کی ہے ”عطاء نے کہا ہے کہ میں نے ابن عباس سے سنا ہے کہ وہ فرماتے تھے کہ خانہ کعبہ کی طرف دیکھنا ایمان خالص ہے۔“

عماد بن ابی مسلمہ سے روایت ہے کہ ”خانہ کعبہ کی طرف دیکھنے والا اور دوسرے شہروں کا نمازی دونوں برابر درجہ رکھتے ہیں“۔ حضرت ابن عمرؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا ”جس کسی نے بیت اللہ کا طواف کیا، اللہ اسے ہر قدم کے عوض ایک نیکی دیتے ہیں اور ایک برا کی اس سے مٹا دیتے ہیں“۔

مجاہد سے روایت ہے کہ ”رکن اور درکعبہ کے درمیان ایک مقام ملزوم کھلاتا ہے جو کوئی بھی وہاں کھڑے ہو کر دعا کرے گا اللہ اس کی دعا کو قبول کرے گا۔“

حضرت ابن عباس سے مروی ہے:

”جس شخص نے خانہ کعبہ سے چمٹ کر دعا کی اللہ اس کی دعا قبول کرے گا۔“

کسی نے آپ سے دریافت کیا کہ اگرچہ صرف ایک بار بوسہ دیا ہو؟ فرمایا خواہ میں جمکنے کے برابر ہی اسے کیوں نہ موقع ملا ہو؟۔

حضرت عمرؓ بن شعب اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے عبد اللہ بن عمرو کے ساتھ طواف کیا جب ہم کعبہ کی پشت پر پہنچے تو میں نے کہا ”کیا آپ اعوذ باللہ نہیں پڑھتے؟“ انہوں نے کہا ”اعوذ باللہ مِن النَّارِ، پھر آپ آگے بڑھے۔

حتیٰ کہ مجر اسود کو بوسہ دیا پھر رکن اور باب کے درمیان کھڑے ہوئے پھر اپنا سینہ، چہرہ، بازو اور ہتھیلیاں پھیلا دیں اور فرمایا میں نے رسول اللہ کو اس طرح کرتے دیکھا۔

مجاہد کہتے ہیں کہ ”اپنے رخساروں کو خانہ کعبہ سے ملا دو گر پیشانی اس پر نہ دھرو۔“

## بقائے خانہ کعبہ

غور کرو تو معلوم ہوتا ہے کہ خانہ کعبہ بھی اللہ تعالیٰ کی ایک نشانی ہے کہ برس ہا برس سے باقی ہے اور قیامت تک اسی طرح باقی رہے گا۔ رسول اللہ نے فرمایا ہے ”خانہ کعبہ کو جب شہر کا زوال سوچتیں برباد کرے گا اور اس کے پردے اتار دے گا گویا میں اسے چھاؤڑا چلاتے دیکھ رہا ہوں۔“

ازرقی نے حضرت ابو ہریرہ کی حدیث درج کی ہے کہ آپ نے فرمایا خانہ کعبہ کی بے حرمتی خود حرم والے ہی کریں گے۔ جب وہ وقت آجائے گا تو عرب ہلاک ہو جائیں گے اور جبھی آکر اسے برباد کر دیں گے اور اس کا خزانہ لوٹ کر لے جائیں گے۔

عجیب بات یہ ہے کہ تاریخ میں کہیں بھی یہ مذکور نہیں کہ کسی بھی بادشاہ یا کسی بھی شخص نے کبھی یہ دعویٰ کیا ہو کہ خانہ کعبہ میری ملکیت ہے یا میرے باپ دادا کی ملکیت ہے بلکہ عرب کے مشرکین اور بت پرست بھی اسے بیت اللہ کہہ کر پکارتے تھے۔

بھلاکیہ کس کی مجال جو ایک ایسا گھر تعمیر کرے جو ابتدائی دنیا سے لے کر اختتام مذکور میں سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

دنیا تک رہے، بعض لوگوں نے ایسے مقامات بنائے بھی مگر وہ عبادت گاہیں بھی گر گئیں اور وہ خود بھی برباد ہو گئے۔ اب رہے نے صنعتے یمن میں اس قسم کی ایک عظیم الشان عمارت بنائی تھی۔ جس کا نام قلیس تھا۔ یہ تعمیر سامنہ گز بلند تھی اور اس پر زر کشیر صرف کیا تھا، وہ یہ چاہتا تھا کہ لوگ بجائے مکہ کے یہاں حج کرنے آیا کریں مگر دو عرب آئے اور اس میں پاخانہ پھر گئے لہذا بربہ کو بڑا غصہ آیا اور اس نے کہا میں خانہ کعبہ کو گرا کر ہی دم لوں گا چنانچہ وہ ہاتھیوں کا لٹکر لے کر آیا اور ہلاک ہوا۔ سورہ قیم میں یہ واقعہ درج ہے۔

عباس بن ریح حارثی نے جو کہ ابو جعفر منصور کا یمن میں گورنر تھا قلیس کو گروادیا تو یہاں سے بہت کچھ دولت ہاتھ آئی۔ ازرقی نے قلیس اور ابراہیم کے قصے کو تفصیل سے ذکر کیا ہے۔

شیخ عبد اللہ بن محمد الفازی الہنڈی نے اپنی کتاب افادة الانام میں لکھا ہے:

”خالد بن برک کے اجداد میں سے کسی نے خانہ کعبہ کے مقابلے پر ایک معبد تعمیر کرایا اور اس کے ادوگرد تین سو سانچے خادموں کے مجرے بنوائے وہ اور اس کی مملکت کے آدمی یہاں حج کرنے کے لئے آتے۔ ظالم بن اسد نے بھی بنوغطفان کے لئے کعبہ کے مقابلہ میں ایک عبادت گاہ بنوائی تھی مگر زہیر بن خباب کلبی نے اسے گرا دیا اور ظالم کو قتل کر دیا۔“

## خزانہ خانہ کعبہ

جب حضرت ابراہیم نے خانہ کعبہ کی تعمیر کی تو خانہ کعبہ کی داخلی جانب میں دامنے ہاتھ پر ایک گھر اگڑھا کنوئیں کی مانند بنایا۔ اس کی گھرائی تین گز تھی، اس میں سونا، چاندی، زیورات اور خوبیوں غیرہ ڈالی جاتی تھی۔ اسی گڑھے کو خزانہ خانہ کعبہ کہتے ہیں، جب، غصب اور احلف بھی اسی کو کہتے ہیں کعبہ کے مال کو ابرق کہتے تھے۔

جب قریش نے بعثت نبوی سے پانچ سال قبل اس کی تعمیر کی تو اس غار کو بحالہ باقی رکھا اور اس پر ہمل بت کھڑا کر دیا۔ یہ قریش کا سب سے بڑا بت تھا۔ عمر بن الحنفی اسے (ہیئت) سرز من جزیرہ سے لایا تھا اور اس گڑھے پر اسے قائم کر دیا تھا۔ اس نے لوگوں سے کہا کہ اس کی عبادت کرو۔ یہ واقعہ قریشی تعمیر سے قبل کا ہے۔

جب قریش نے تعمیر کی تو اس بت کو حسب دستور اس کے مقام پر رکھ دیا۔ ہم دیکھتے ہیں کہ کوئی بھی سورخ این زیریں کی تعمیر میں اس غار کا کوئی ذکر نہیں کرتا۔ نہ جاج کی تعمیر میں اس کا ذکر ہے کہ آیا انہوں نے اسے باقی رکھا یا بند کر دیا۔

ہماری رائے یہ ہے کہ غار حضرت عبد اللہ بن زیبرؓ کی تعمیر کے وقت بند کر دیا گیا۔ حجاج کی تعمیر میں بھی بند رہا اور اب تک ایسا ہی ہے کیونکہ خانہ کعبہ کی اندر وہی زمین باہر کی زمین سے بلند ہے اور کعبہ کی چوکھت کے برابر بلند ہے، اندر حجاج کے دور کا پتھر کا فرش تھا۔ سب سے پہلے سنگ مرمر کا فرش ولید بن عبد الملک نے کرایا۔ جب یہ گڑھا بند کر دیا گیا تو یہ خزانہ شیبہ بن عثمان بن ابی طلحہ کے گھر منتقل کر دیا گیا۔ اس کے بعد کے ہدیے اسی کے گھر رکھے جانے لگے۔ یہ گھر مسجد حرام کے قریب تھا۔ جیسے آج کل باب السلام کہتے ہیں یہی باب بنی شیبہ تھا۔

کتب تاریخ سے ہم نے مندرجہ ذیل باتوں کا اکشاف کیا ہے:

۱۔ جب حضرت عبد اللہ بن زیبرؓ نے تعمیر کعبہ کا ارادہ کیا تو خزانہ خانہ کعبہ کو نکال کر شیبہ بن عثمان کے گھر میں رکھ دیا۔

۲۔ جب تبت کا ایک راجہ اسلام لایا تو اس نے اپنا وہ بت جس کی وہ عبادت کیا کرتا تھا خانہ کعبہ کو بطور ہدیہ بھیج دیا۔ یہ بت خالص سونے کا تھا، جواہر دیا وقت کا تاج اس کے سر پر دھرا تھا اور وہ چاندی کے تخت پر بیٹھا تھا۔ جب یہ سب چیزیں مکہ پہنچیں تو ہاں تین دن تک عام نمائش کے لئے اسے رکھ دیا گیا۔ پھر متولی کعبہ کو دے دیا گیا۔ انہوں نے شیبہ بن عثمان کے گھر میں خزانہ خانہ کعبہ میں ڈال دیا۔ کتاب کے آخر میں ہم اس قصہ کو بیان کریں گے۔

۳۔ محمد بن جعفر بن محمد نے خانہ کعبہ کے مجاوروں سے پانچ ہزار دینار ادھار لئے تاکہ ابن مسیح کے فتنہ کا قلع قلع کریں، یہ قرض امیر المؤمنین مامون حکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الرشید نے ادا کیا۔ مجاوروں نے یہ دینار و صول کر کے خزانہ کعبہ میں داخل کر دیئے۔

۳۔ بن عبد الدار بن قصی بن کلاب، دارالندوہ کے مالک تھے اور شیبہ بن حثیان کا گھر دارالندوہ کے برابر تھا۔ خزانہ کعبہ اسی گھر میں تھا۔

الغرض خزانہ خانہ کعبہ حضرت ابراہیمؑ کے زمانے سے کعبہ کے غار میں تھا۔ حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ نے اسے بند کر دیا اور خزانہ کو شیبہ بن حثیان کے گھر منتقل کر دیا۔ لہذا خانہ کعبہ کے تھنے وہیں محفوظ رکھنے جانے لگے۔

آج کل خانہ کعبہ کا نہ کوئی خزانہ ہے نہ مال۔ صرف وہ ہدیے جو اس کی چھٹ سے متعلق ہیں باقی ہیں، ایک طویل مدت سے ہم نے ابھی نہیں سنا کہ کسی نے خانہ کعبہ کو کوئی ہدیہ بھیجا ہو۔ ہمارے خیال میں سب سے آخری ہدیہ ۱۰۹۳ھ میں آیا تھا۔ یہ پانچ قندیل تھے جو چھٹ میں متعلق کر دیئے گئے۔

## خانہ کعبہ اور مسجد حرام

امیر الشراء احمد شوقي بک الم توفی ۱۳۵۱ھ اپنی کتاب اسوق الذهب میں خانہ کعبہ اور مسجد حرام کی توصیف میں رقم طراز ہیں۔

عظیم القدر صحن، منزل مسافرین و غرباً و امراء، حرم الہی، بیت حقیق، قبلۃ عالم و کعبہ مومنین جس کی طرف تمام مساجد عالم دیکھ رہی ہیں اور دور دور سے لوگ یہاں جو کرنے آتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اس مقدس گھر کی بنیاد ملہ شریف میں رکھی جو ایک وادیٰ غیر ذی زرع تھی، اللہ تعالیٰ نے اسے ہمیشہ شرور و فتنے سے محفوظ رکھا۔

اگر اللہ چاہتا تو اپنا گھر مصر میں دریائے نیل کے کنارے بنا دیتا۔ جہاں کا ہر قطعہ ایک باغ ہے اور اگر چاہتا تو بیت اللہ شام میں بنا دیتا جہاں جاری نہریں، دراز سائے سر بزر میلے، شاداب شاخیں اور سچلوں کے کچھے ہیں اور اگر وہ چاہتا تو خانہ کعبہ کی بنیاد ایسے شہروں میں رکھتا جہاں بڑے بڑے بادشاہ ہو گزرے ہیں اور جہاں بڑے بڑے قلعے اور محلات ہیں۔

مگر اللہ تعالیٰ ام القریٰ کی طرف دیکھا تو اس میں خشوع و خضوع پایا جو ایمان کے شکلیں دلائیں سے اور سکون و خلوت کے لئے موزوں ہے لہذا حضرت ابراہیمؑ کو

حکم دیا کہ اس وادی میں واحدانیت کی تعمیر کریں۔

یہ وہ بنیاد ہے جو طاقت اور ضعف، بذھاپے اور جوانی اور ابتوت و نبوت کی جامع ہے کہ حضرت ابراہیمؑ اور حضرت اساعیلؑ دونوں مل کر جدوجہد کر ہے تھے، دیکھو باطل کی کیسی کیسی مفہوم بنیاد میں ثوث گئیں۔ مگر توحید کی ایشوں نے زمانے کو فتا کر دیا اور وہ اسی طرح باقی ہیں۔

اس گمراکے پر دے جلال خداوندی سے بنائے گئے تھے۔ اس کی دیواریں حفانیت سے تعمیر ہوئی تھیں، اس کے معمار انبیاء تھے اور اس گمرا کا محافظ اللہ ہے۔ اس مقدس گمرا کی روشنی تمام مکہ میں پھیل گئی اور مکہ ایک ایسی روشنی سے جنمگا اٹھا جو نورِ نعمت ستر سے بھی زیادہ تیز اور روشن تھی جہاں وہ جلالت و نظافت ہے جو آج تک کسی گمرا کو میر نہیں آسکی۔

بے عقل کہتے ہیں ”کاش خانہ کعبہ سونے یا چاندی کا ہوتا، یا ایسا عظیم الشان ہوتا جیسے یورپ کے گرچے“۔ میں کہتا ہوں ”ارے یہ قفو! اگر خانہ کعبہ اس کی ابتدائی شان پر تحویل کر دیا جائے کہ نہ اس میں جہاڑ، فانوس ہوں نہ کہیں سونا چاندی لگا ہو تو وہ اس سادگی کے ساتھ اور زیادہ معظم و مشرف اور روحانیت سے بھر پور معلوم ہو گا۔

## حوادث

وہ حوادث جو کعبہ میں رونما ہوئے درج ذیل ہیں۔

طبری اپنی کتاب ”بقری فی مقاصد ام القریٰ“ کے ۳۵ ویں باب میں لکھتا ہے کہ حکیم بن حزام خانہ کعبہ میں پیدا ہوئے ان کے ملاوہ اور کوئی پچھے خانہ کعبہ میں پیدا نہیں ہوا۔ عام اٹھیل ہے ہارہ یا تیرہ سال پہلے ان کی ولادت ہوئی۔ ان کا انتقال مدینہ میں حضرت معاویہ کی خلافت کے زمانے میں ۵۲ھ میں ہوا، ایک سو بیس سال عمر پائی، سانحہ سال جاہلیت میں اور سانحہ سال اسلام میں زندہ ہے۔ عام الحجہ میں اسلام لائے۔

کہتے ہیں کہ جب وہ حج کرنے کے لئے آئے تو انہوں نے ایک سو اونٹ قرہانی کے لئے بیچ دیئے جن پر یمنی چادریں پڑی تھیں اور ہزار بکریاں بیجھیں اور ایک سو غلام بیجھے جن کی گردیوں میں چاندی کے بلے پڑے ہوئے تھے اور یہ عبارت کمی تھی ”حکیم بن حزام کی طرف سے راہ خدا میں آزاد کئے گئے۔“

امام مرزوقی نے اپنی تاریخ میں عبد اللہ بن ابی سلیمان سے روایت کی ہے کہ فاختہ بنت زہیر بن الحارث بن اسد بن عبد العزیز (حکیم بن حزام کی والدہ) محقق دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کعبہ میں داخل ہوئی وہ پورے دنوں تھی وہاں اسے دروزہ ہونے لگا تو حکیم پیدا ہوئے، کعبہ کے اندر چڑا بچھا دیا گیا اور حکیم کو زرم کے پانی سے خسل دیا گیا۔

امام ازرتی اپنی تاریخ کے حصہ اول میں خانہ کعبہ کے ذکر میں لکھتے ہیں۔

”ابن ابی قحیف نے مجاہد سے روایت کی ہے کہ کعبہ کے اندر وہی ہے میں دانے ہاتھ پر ایک گہرائیار تھا جسے حضرت ابراہیم ظلیل اللہ اور حضرت اسماعیل نے کھو دا تھا، اس غار میں چڑھاوے رکھ دیئے جاتے تھے جو زیورات، سونے، چاندی، اور خوبیوں پر مشتمل ہوتے تھے۔ خانہ کعبہ کے چھت نہ تھی، جرم کے زمانے میں خزان خانہ کعبہ میں یکے بعد دیگرے چوری ہوئی تو اس پر چھت ڈال دی گئی۔

جو ہم نے ایک شخص کو اس خزانے کی حفاظت کے لئے مقرر کیا تھا۔ ایک دن اس کی نیت بگڑ گئی، جب دوپہر کا وقت ہو گیا، سائے سکڑ گئے، لوگ اٹھ گئے اور راستے بند ہو گئے تو اس نے اپنی چادر پھیلائی اور جو کچھ اس گڑھے میں تھا لکال کر اپنی چادر میں پاندھ لیا تو وہ غار ہی میں پھنسا رہ گیا، جب شام ہوئی تو لوگوں نے اسے لکالا اور جو کچھ اس نے چادر میں پاندھا تھا اس میں ڈال دیا۔ اس دن سے اس غار کو الحسف کہنے لگے کیونکہ وہ شخص اس غار میں دھنس گیا تھا۔

کہتے ہیں کہ پھر اس غار میں ایک سانپ رہنے لگا جو تقریباً پانو سال تک اس میں رہا، اگر کوئی اس غار میں داخل ہوتا تو وہ حملہ کرتا۔ لہذا کوئی بھی غار میں داخل ہونے کی جرأت نہ کرتا، بسا اوقات یہ سانپ دیوار کعبہ پر بھی آ جاتا جو ہم، خزانہ اور ابتدائے مهد قریش میں یہ سانپ گڑھے کے اندر رہا حتیٰ کہ قریش نے خانہ کعبہ کو منہدم کر کے اس کی تعمیر کی۔ اس تعمیر میں رسول اللہ شریک تھے مگر ابھی بچے تھے۔

کہتے ہیں کہ ایک باز آیا اور اس سانپ کو اٹھا کر لے گیا۔

ازرقی نے اپنی تاریخ کے پہلے حصے میں لکھا ہے:

”حویطہ بن عبد العزیز سے روایت ہے کہ کعبہ میں لگام جیسے جلتے کے ہوئے تھے اگر کوئی شخص انہیں کپڑا لیتا تو پھر اسے کوئی کچھ نہ کہتا، ایک خائن انسان آیا اور اس نے ایک حلقہ کو کپڑا چاہا تو ایک شخص نے اس شخص کو پیچے سے کھینچ لیا، اسی وقت وہ شخص لجا ہو گیا۔ زمانہ اسلام میں بھی اسے میں نے لجاؤ دیکھا ہے۔“

الجامع الطیف میں ابن ظہیرۃ القرشی نے لکھا ہے، ”عبد اللہ بن عمرو بن العاص، مسجد حرام میں قریشیوں کے ساتھ بیٹھے تھے، دو پھر کا وقت ہو چکا تھا۔ سائے زائل ہو چکے تھے کہ اچاک بتوشیبہ کے گھر سے ایک چمک دار سانپ لکلا۔ وہ رکن یمانی پر آیا اسے بوسہ دیا اور خانہ کعبہ کے سات چکر لگائے۔ پھر مقام اہم ایم میں گیا اور وہاں دور رکعت پڑھیں، حضرت عبد اللہ بن عمرو نے کہا ”جادا اس سے کہہ دو کہیں تجھے کوئی مار نہ ڈالے۔“ چنانچہ ایک شخص گیا اس سے کہا تو اس نے سر جھکا لیا پھر وہ آسمان کی طرف اڑتا چلا گیا اور نظرؤں سے غائب ہو گیا۔

اسی کتاب میں ہے۔

کہ دور جاہلیت میں دو پرند جو شتر مرغ کے برابر تھے آئے اور خانہ کعبہ میں داخل ہو گئے قریش انہیں کھلاتے پلاتے، جب لوگ طواف کر رکھتے تو وہ طواف کرتے اور جب لوگ آ جاتے تو وہ دیوار خانہ کعبہ پر بیٹھ جاتے۔ ایک ماہ تک وہ اسی طرح کرتے رہے پھر یہاں سے چلے گئے۔

اسی کتاب میں ہے

کہ ایک پرند جیاد الصیر کی طرف سے آیا اس کے کچھ پر سیاہ اور کچھ سرخ تھے۔ اس کی پنڈلیاں پتلی اور گردن دراز تھی، چونچ ایسی لمبی تھی جیسی کہ سمندر کے پرندوں کی ہوتی ہے۔ یہ واقعہ سنپر کے دن ۲۷ ذی القعڈہ ۱۴۲۶ھ میں طویع آفتاب کے وقت ہوا۔ بہت سے لوگ طواف کر رہے تھے، یہ پرند زم کے چماغ کے قریب آیا پھر رکن اسود کے پاس گیا پھر خانہ کعبہ کی طرف اڑا اور ایک خراسانی حاجی کے کندھے پر بیٹھ گیا۔ وہ حاجی کئی بیٹھتے خانہ کعبہ کا طواف کرتا رہا اور روتا رہا، لوگ اس کے قریب آتے، اس پرند کو دیکھتے اور تجب کرتے۔ وہ پرند لوگوں سے کسی قسم کی وحشت محسوس نہیں کرتا تھا پھر وہ ایک دن مقام ابراہیم کے پاس جا پڑا۔ وہاں اسے ایک نوجوان نے پکڑ لیا تو وہ اس طرح چیخا کہ تمام لوگ ڈر گئے۔ نوجوان نے اسے چھوڑ دیا تو وہ دارالنورہ کی طرف سے نکل کر بھاگ گیا۔

اسی کتاب میں مذکورہ ہے کہ یہ گمراہی سے کسی وقت بھی طواف کرنے والوں سے خالی نہیں رہا۔ ایک بزرگ سے روایت ہے کہ ایک دوپہر میں سخت لوچل رہی تھی اور بڑی سخت گری تھی میں نے دل میں کہا چلو دیکھو اس وقت کون طواف کر رہا ہے۔ دیکھا تو کوئی بھی نہ تھا۔ میں خانہ کعبہ کے قریب گیا تو دیکھا کہ ایک سانپ خانہ کعبہ کا طواف کر رہا ہے۔

اسی کتاب میں ہے کہ جس دن حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ شہید ہوئے اس دن خانہ کعبہ میں طواف کرنے والا کوئی نہ تھا، صرف ایک اونٹ خانہ کعبہ کا طواف کر رہا تھا۔

کتاب افادۃ الانعام مصنفہ عبد اللہ الغازی البندی کی پہلی جلد میں مذکور ہے کہ

علامہ قطبی نے ذکر کیا ہے کہ ایک اونٹ والے کا اونٹ بھاگ گیا، اونٹ والا اس پر طاقت سے زیادہ بوجہ لاد دیتا تھا۔ یہ اونٹ حرم میں داخل ہوا اور طواف کرنے لگا، لوگوں نے اسے کچڑا چاہا مگر کوئی اسے نہ کچڑا سکا حتیٰ کہ اس نے سات پھرے مکمل کر لئے، پھر وہ جمrasود کے پاس آیا پھر میزاب کے سامنے آیا، اس کی آنکھوں سے آنسو جاری تھے۔ یہاں وہ زمین پر گر پڑا اور مر گیا۔ لوگوں نے اسے اٹھا کر صفا و مرودہ کے درمیان دفن کر دیا۔

تاریخ ازرقی میں مذکورہ ہے کہ الٰہ عرب خانہ کعبہ کا طواف بے جامہ ہو کر کیا کرتے تھے صرف حس کپڑے پہن کر کرتے تھے۔ ایک دفعہ کا قصہ ہے کہ ایک ہورت جو بڑی خوبصورت تھی بے جامہ طواف کر رہی تھی۔ ایک شخص بھی اس کے ساتھ طواف کرنے لگا طواف میں ان دونوں نے بازو سے بازو مس کیا تو دونوں کے بازو ایک دوسرے کے ساتھ جڑ گئے۔ وہ وہاں سے بھاگے مسجد حرام کے باہر ایک بوڑھا قریشی ملا۔ اس نے واقعہ پوچھا۔ انہوں نے سچ سچ کہہ سنایا تو اس نے کہا جاؤ پھر اسی مقام پر جاؤ اور خلوص کے ساتھ دعا کرو چنانچہ وہ گئے اور خوب گزگڑائے تو دونوں الگ الگ ہو گئے اور انہوں نے اپنی راہ لی۔

اقاڈہ الامام میں غازی لکھتا ہے۔

ابن فہد سے مروی ہے کہ ۱۷۵ھ میں اٹڈہام کی وجہ سے چوتیس آدمی مرے اور ۸۸۵ھ میں پھیس آدمی مرے۔

۷ ذی الحجه ۳۱ھ میں ابو طاہر القرطبی مکہ آیا اس نے اور اس کے دوستوں نے حرم میں بہت بڑے بڑے کام کئے۔ مثلاً ایک تو یہ کہ اس نے خانہ کعبہ کا پرناہ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اکھڑا واتا چاہا جو سونے کا بنا ہوا تھا چنانچہ اس کا ایک دوست چڑھا تاکہ پرتابے کو اکھاڑ لائے تو اس کے سر میں ایک تیر لگا اور وہیں مر گیا۔ بعض لوگوں نے کہا کہ وہ سر کے ملے گرا اور مر گیا۔

تفیر ابن کثیر میں ”ان الصفا والمرودة من شعائر اللہ“ کی تفسیر کے سلسلہ میں، مصنف نے لکھا ہے کہ محمد بن اسحاق نے سیرت میں ذکر کیا ہے کہ اساف و نائلہ دو مردوزن تھے وہ خانہ کعبہ کے اندر غیر اخلاقی حرکات کے مرکب ہوئے (نحوہ باللہ) تو وہ دونوں پتھر کے بن گئے۔ قریش نے انہیں عبرت کے لئے خانہ کعبہ کے سامنے کاڑ دیا۔ جب عرصہ دراز گزر گیا انہیں صفا و مرودہ پر کھڑا کر دیا گیا تو صفا و مرودہ کے درمیان سی کرنے والے ان دونوں کو بوسہ دینے لگے۔

امام ازرقی اپنی تاریخ میں لکھتے ہیں کہ ”جب قبیلہ جہنم نے بغاوت کی تو ان میں سے ایک عورت اور ایک مرد خانہ کعبہ میں داخل ہوئے۔ وہاں دونوں غیر اخلاقی حرکتوں کے مرکب پائے گئے۔ بعض روائتوں میں ہے کہ اس شخص نے اسے بوسہ دیا تھا تو وہ دونوں پتھر کے ہو گئے۔ مرد کا نام اساف بن بقاء اور عورت کا نام نائلہ بنت ذبب تھا۔ لوگوں نے انہیں خانہ کعبہ کے اندر سے نکلا اور ایک کو خانہ کعبہ کے پاس اور دوسرے کو زم زم کے پاس کھڑا کر دیا تاکہ لوگ عبرت حاصل کریں۔ پھر جو مجسمہ کعبہ کے پاس کھڑا تھا۔ اسے بھی زم زم کے پاس لے آئے یہاں وہ قرآنی کیا کرتے اور انہیں قربانی کا خون ملا کرتے۔ جب طواف کرنے والا طواف کرتا تو اساف سے ابتداء کر اور اسے بوسہ دیتا اور جب طواف سے فارغ ہوتا تو نائلہ پر طواف ختم کرتا اور اسے بوسہ دیتا، فتح کمہ کے دن رسول اللہ نے بقیہ بتوں کے ساتھ

انہیں بھی توڑ دیا۔

بعض روائتوں میں ہے کہ جب وہ دونوں خانہ کعبہ سے نکالے گئے تو عبرت کے لئے ایک کو صفا پر اور دوسرے کو مروہ پر رکھ دیا گیا۔ پھر زمانہ گزرنے پر لوگ انہیں بوسہ دینے لگے۔ پھر پوچھتے لگے۔ جب خانہ کعبہ کے متولی قصی بن کلاب ہوئے تو انہوں نے ان دونوں کو کعبہ اور زم زم کے پاس لا کر کر رکھ دیا۔ بعض روائتوں میں ہے کہ دونوں کو زم زم کے پاس لا کر رکھ دیا، کہتے ہیں مرد کا نام اساف بن عمرو تھا اور عورت کا ناگلہ بنت سہیل جرمی تھا۔

غازی نے ابن فہد سے روایت کرتے ہوئے ذکر کیا ہے کہ بیوی جمعہ ۲۳ ذی الحجه ۸۹۵ھ میں طواف میں کثرت الاذہام کی وجہ سے سات آدمی مر گئے۔  
تاریخ خانہ کعبہ مصنف شیخ حسین باسلامہ میں مجر اسود سے متعلق جو وادیات ہوئے ان کا ذکر آتا ہے؟ ان میں سے چند ایک کا ذکر کرتے ہیں۔

۳۶۳ھ میں سخت گرنی اور دوپہر کا وقت تھا۔ کوئی دو تین آدمی طواف کر رہے تھے کہ ایک شخص گودڑی پہنچ آیا۔ وہ آہستہ آہستہ آرہا تھا، رکن اسود کے قریب آیا، پھاڑا اس کے ہاتھ میں تھا وہ رکن اسود پر پھاڑا بجانے لگا جو نبی اس نے دوسری بار پھاڑا اٹھایا تو ایک یمن کا باشندہ تھا جو طواف کر رہا تھا اس نے اس کے نیزہ مارا اور وہ وہیں گر پڑا، لوگ اور اہل سے جمع ہو گئے اس کی نیزہ کو مسجد حرام سے باہر نکلا اور آگ لگا دی۔

۹۹۰ھ میں ایک عجیب نجیب بست آیا اور اس نے مجر اسود پر حملہ کیا، امیر ناصر جاؤش اس وقت موجود تھا۔ اس نے اس عجیب کے پیٹ میں نجیب گھوپ دیا اور وہ مر

مکیا۔

غازی نے لکھا ہے کہ والی مکہ شریف احمد بن محمد الحجازی اُنی کو ایک ترکی نے اس کے بھائی کے اشارے سے قتل کر دیا اور اس کی لاش باہر پھینکوادی۔ مرد اور عورتیں آتے اور اس کی بربی حرکتوں کی بنا پر اسے گالیاں دیتے پھر اس کی لاش بغیر عسل و نماز کے دفن کر دی گئی۔

علی بن مالویہ طواف کر رہے تھے۔ لوگوں کی گردیں اتاری جا رہی تھیں اور وہ دیکھ رہے تھے۔ وہ یہ شعر پڑھتے جاتے تھے اور طواف کرتے جاتے تھے۔

تُرِي الْمُحَبِّينَ صَرْعَى فِي دِيَارِهِمُو كُفْعَيْهُ الْكَهْفُ لَا يَدْرُونَ كَمْ لَبَثُوا  
ترجمہ: عاشقوں کو ان کے دیار میں پچھاڑا ہوا پاؤ گئے۔ جیسے اصحاب کہف کو پہا نہ تھا کہ وہ کتنے دنوں غار میں رہے۔

ابو طاہر نے ایک ہزار سات سو آدمی شہید کے اور بعض روائتوں میں ہے کہ تیرہ ہزار مردوزن کو شہید کیا اور چاہ زم زم کو ان سے بھر دیا۔

غازی نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے کہ ۱۰۸۳ھ میں اسحاق آندری نے جو امراء روم سے تھا، حج کرنے کا ارادہ کیا، وہ یہ چاہتا تھا کہ رات کے وقت خانہ کعبہ میں داخل ہو۔ چنانچہ عبد الواحد مجاور نے دروازہ کھولنا چاہا مگر تلا نہ کھلا تو لوہار کو بلا یا اس کے ہاتھ کا پینے لگے تو شیخ نے پوچھا کیا بات ہے؟ اس نے کہا آپ سنتے نہیں، دیکھنے اندر سے کوئی زور لگا رہا ہے، شیخ نے دیکھا تو واقعی اندر سے بڑی سختی کے ساتھ رکاوٹ ہو رہی تھی تو اس نے لوگوں سے کہا ”بھائیو! واپس جاؤ کیونکہ اس دروازے کا کھلنا اللہ کے اختیار میں ہے۔“

اسحاق بھی ان لوگوں میں شامل تھا۔

ملک مظہم عبد العزیز سعود پر ۱۳۵۳ھ میں طواف کرتے ہوئے ایک شخص نے خبر سے حملہ کرنا چاہا، پولیس کا ایک آدمی اس کی طرف بڑھا اس نے پولیس والے کو مار گرایا تو دوسرا پولیس والا بڑھا اور وہ بھی مارا گیا۔ مجرم جلالۃ الملک کے قریب پہنچا تھا کہ ولی عہد نے اسے اس زور سے دھکا دیا کہ وہ دور جا کر گر پڑا۔ شاہ کے محافظ نے پستول سے اس کا کام تمام کر دیا تو دوسرا شخص خبر بکف حملہ آور ہوا۔ ولی عہد کے بازوں تک اس کا خبر پہنچا ہی تھا کہ جلالۃ الملک کے محافظ نے پستول کی گولی سے اسے ہلاک کر دیا۔ ولی عہد کے خبر سے معمولی ساخراش آیا، پھر ایک تیرا شخص خبر بکف لکھا۔ مگر جب اس نے دیکھا کہ اس کے دونوں ساقی مارے گئے ہیں تو وہ بھاگ کھڑا ہوا۔ فوجیوں نے اس پر گولیاں چلا دیں اور وہ بھی باب ابراہیم کے قریب گر پڑا۔

پھر جلالۃ الملک نے طواف کے پھرے پورے کئے اور سیدھے منی پہنچ کہیں ایسا نہ ہو کہ حاجیوں کی جانیں محفوظ نہ رہیں خصوصاً اہل یہیں کی، کیونکہ یہ مجرم یہی زیادی تھے۔ اگر جلالۃ الملک اس وقت حکمت و دانائی سے کام نہ لیتے تو ایک بڑا فتنہ کھڑا ہو جاتا۔

حقیقت یہ ہے کہ شاہ ابن سعود کی شخصیت بڑی عجیب ہے کیونکہ آپ نے اپنے حسن تدبیر سے ہی اتنی بڑی سلطنت قائم کی اور اتنا اچھا انتظام قائم کر رکھا ہے۔ وہ کتبے جو خانہ کعبہ میں لٹکائے گئے ہم ان کا مختصر بیان کرتے ہیں۔

۱۔ معلمات سبق، یہ دور جاہلیت کے سات بڑے شعراء کے قصیدے تھے۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

۲۔ ھبھ نبوی میں قریش نے ایک معاهدہ اندر وون کعبہ لٹکایا جو بنو ہاشم اور بنو عبدالمطلب سے بائیکاٹ کے بارے میں تھا۔

۳۔ ہارون الرشید کی دستاویزات لٹکائی گئیں، جن میں سے ایک اپنے بیٹے امین کی ولی عہدی کے بارے میں تھی۔ اور دوسری اپنے دوسرے بیٹے مامون الرشید کی ولی عہدی کے بارے میں تھی۔ یہ واقعہ ۱۸۶ھ کا ہے جبکہ ہارون الرشید حج کرنے کے لئے آیا تھا۔ جب امین الرشید کی خلاف قائم ہوئی تو یہ دونوں دستاویزات بغداد منگائی گئیں اور انہیں جلا دیا گیا۔

۴۔ ۲۶۱ھ میں معتمد نے اپنے دونوں لڑکوں کی ولی عہدی کے بارے میں ایک اعلامیہ لٹکایا۔

۵۔ القائم پامر اللہ خلیفہ عباسی کا استغاش بارگاہ خداوندی میں لٹکایا گیا جبکہ اسے ارسلان فاسیری نے نظر بند کر دیا تھا۔ قائم پامر اللہ ابن قادر باللہ ۳۶۷ھ میں مرا۔ اس کی وفات کے بعد یہ استغاش اتار دیا گیا۔

## حدود حرم

حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ سب سے پہلے جس نے حدود حرم کے پتھر گاڑے وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام تھے۔ یہ حد بندی آپ نے حضرت جبریل کی ہدایت کے مطابق کی۔

جب مکہ فتح ہوا تو رسول اللہ نے تمیم بن اسد الخزاعی کو سمجھا کہ وہ پرانے پتھروں کی جگہ نئے پتھر لگا دیں۔ ابن عتبہ نے ہیاں کیا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے حضرت جبریل کی زیر گرانی پتھر لگائے۔ یہ پتھر اسی طرح لگے رہے حتیٰ کہ قصی بن کلاب نے بد لے۔ پھر رسول اللہ نے تبدیل کرائے پھر حضرت عمرؓ کے دور خلافت میں ان کی تجدید ہوئی۔ انہوں نے چار قریشی بیجے جنہوں نے ان کی تجدید کی۔ پھر حضرت عثمانؓ نے تجدید کرائی پھر حضرت معاویہ نے مکہ کے گورنر کو لکھا کہ ان کی جگہ نئے پتھر نصب کرایے جائیں، پھر جب عبد الملک بن مروان حج کے لیے آیا تو اس نے تجدید کرائی، پھر مہدی باللہ نے حج سے لوٹنے ہوئے تجدید کرائی پھر مقتدر باللہ العباسی نے ۳۲۵ھ میں نئے پتھر لگوائے، پھر راضی باللہ نے تعمیم کی جانب والے پتھر بدلوائے۔ ۶۱۶ھ میں امیر مظفر صاحب ارتلی نے عرفات کی سمت مفہوم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

والے پتھر تهدیل کرنے پھر الملک المظفر صاحب بیمن نے ۶۸۳ھ اور سلطان احمد الاول بن العثمانی نے ۱۰۲۳ھ میں تہذیل کرائے۔

تاریخ ازرقی میں درج ہے کہ جب حضرت جبریل علیہ السلام مجر اسود کو لائے تھے تو وہ موتی کی طرح چمکتا تھا اور حرم اس سے منور ہو جاتا تھا، جب حضرت ابراہیم کو حضرت جبریل نے حدود حرم دکھائے تو آپ وہاں نشان کے طور پر پتھر اور مٹی ذاتے گئے۔ حضرت اسماعیل کی بکریاں کبھی حرم کے حدود سے باہر نہ جاتی تھیں اگر حدود تک پہنچ جاتیں تو وہاں آ جاتیں۔

## مکہ دوڑ چاہلیت میں

جب حضرت ابراہیم مکہ میں آئے اور خانہ کعبہ کی تعمیر فرمائی تو مسجد حرام کے ارد گرد کوئی چار دیواری نہ تھی، نہ یہاں کسی کا کوئی گمر تھا، البتہ جرہم وغیرہ کے کچھ قبیلے کہ کی گھاٹیوں کے اندر رہتے تھے۔ وہ لوگ خانہ کعبہ کے احترام کی وجہ سے وہاں مکان نہ ہناتے تھے۔ جب قصی بن کلاب متولی ہوا تو اس نے اپنی قوم سے کہا کہ خانہ کعبہ کے ارد گرد اپنے مکان بناؤ کیونکہ اگر تم بیت اللہ کے پاس رہے تو لوگ تم سے ڈریں گے اور تمہارے قتل و قتال سے بچیں گے۔ سب سے پہلے اس نے دارالنحوہ بنایا پھر بقیہ اطراف کو مختلف قبائلی قریش میں تقسیم کر دیا۔ لہذا تمام قریشیوں نے خانہ کعبہ کے ارد گرد مکان بنو لیے اور سب نے اپنے دروازے حرم کی جانب رکھے۔ طواف کرنے والوں کے لیے بقدر مطاف جگہ چھوڑ دی اوز ہر دو گمروں کے درمیان ایک راستہ بنایا جو مطاف کی طرف کھلا تھا۔ ان لوگوں کے گمر خانہ کعبہ سے کم بلند تھے کیونکہ وہ خانہ کعبہ سے اونچا مکانوں کے بلند کرنے کو بے ادبی تصور کرتے تھے۔ شیبہ بن عثمان جب کبھی کسی گمر کو خانہ کعبہ سے بلند دیکھتا تو اُسے گرا دیتا۔ خانہ کعبہ کے تمام مجاہوروں کا سلسلہ نسب اسی شیبہ تک پہنچتا ہے۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

روایت ہے کہ حضرت عمر بن الخطابؓ جب مکہ آئے تو آپ نے خانہ کعبہ کے گرد ایک بلند عمارت دیکھی، حکم دیا کہ اسے گردیا جائے اور فرمایا تم میں سے کسی کو یہ حق نہیں پہنچتا کہ خانہ کعبہ سے اپنے گمراہ کو زیادہ بلند کرے۔

اللہ تعالیٰ نے مکہ معظمه کو پہاڑی سلسلے سے گیر دیا ہے جو شرقی، غربی اور جنوبی جانب سے سلسلہ وار احاطہ کیے ہوئے ہے۔ یہ پہاڑی سلسلہ مکہ کے لیے مانند شہر پناہ کے ہے۔ کوئی بھی شمالی، جنوبی اور غربی دروازوں کے علاوہ کسی طرف سے داخل نہیں ہو سکتا۔

شمالی دروازہ معلیٰ کی سمت ہے۔ یہ طائف، نجد اور اس کے ملحقہ طاقوں سے آنے والوں کا راستہ ہے، غربی دروازہ جو اس سمت ہے۔ جدھر سے الہی چدہ و مدینہ اور سمندری مسافر داخل ہوتے ہیں، جنوبی جانب مسفلہ کی سمت ہے جدھر سے الہی میں آتے ہیں۔

انہی تینوں دروازوں سے ہمیشہ سے مکہ والوں کا رزق نازل ہوتا ہے جیسا کہ اس پتھر کی تحریر سے ظاہر ہے جو اہلی قریش نے بنائے خانہ کعبہ کے وقت پایا تھا۔ جس پر کندہ تھا ”مکہ اللہ کا محترم شہر ہے اس کا رزق تین راہوں سے آتا ہے۔“

## مکہ کی شہر پناہ

ہم سمجھتے تھے کہ مکہ کی کوئی شہر پناہ نہ تھی مگر فازی نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے کہ کتاب الاعلام میں درج ہے کہ مکہ زمانہ قدیم میں شہر پناہ کے اندر تھا۔ چنانچہ معلatta کی جانب میں ایک بڑی چوڑی دیوار تھی جو عبداللہ بن عمر کے پھاڑ کی طرف سے سامنے والے پھاڑ کی طرف جاتی تھی، اس دیوار میں لکڑی کا دروازہ تھا جس پر لوہا چڑھا ہوا تھا، ہندوستان کے ایک راجہ نے یہ دروازہ شاؤ مکہ کو ہڈتا بیجھا تھا، میں نے اس دیوار کا ایک لکڑا چشم خود دیکھا ہے اس میں سیلاں نے چھوٹے چھوٹے سوراخ کر دیے تھے۔

ہمیکہ کی جانب بھی ایک دیوار تھی جو آمنے سامنے والے پھاڑوں کے درمیان تھی اور اس سے مکہ کے باہر کی طرف سڑک جاتی تھی اس دیوار میں دو دروازے تھے جس سے اونٹ وغیرہ آتے جاتے تھے پھر یہ رفتہ رفتہ گر گئے اور اب اس کا کوئی نشان باقی نہیں۔ صرف دونوں پھاڑوں کے درمیان ایک راہ آنے کی اور ایک جانے کی باقی رہ گئی ہے۔

ایک شہر پناہ مسئلہ کی جاپ تھی جس کے آہل کم بھی ہم نے نہیں پائے  
محکم دلائل سے مزین منسوج و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت ان لائن مکتبہ

تلقی فاسی نے ذکر کیا ہے کہ مکہ کے بالائی حصہ میں ایک اور شہر پناہ تھی یہ اس شہر پناہ کے علاوہ تھی جس کا ہم نے ابھی ذکر کیا۔ یہ شہر پناہ مسجد رایہ کے پاس تھی۔ اور جبل قرارہ کی جانب تھی جو سوق الٹیل کے مقابل تھی۔ پہاڑ میں کچھ ایسی علامات پائی جاتی ہیں جو اس پر دلالت کرتی ہیں مگر شہر پناہ کا پتا نہیں۔

تلقی فاسی کہتا ہے پتا نہیں کہ یہ شہر پناہ یہ کب تعمیر ہوئیں اور کس نے تعمیر کیں البتہ اتنا معلوم ہے کہ ابو عزیز قیادہ بن اوریسیس حنفی جو کہ اشراف مکہ سے تھا اس نے ان شہر پناہوں کو درست کیا اور اسی کے دور میں باب الحنیفہ کی دیوار بنی۔ یہ تعمیر الملک المنظر شاہ اربل کی طرف سے ۷۰ھ میں ہوئی۔

افادۃ الانام کا مصنف کہتا ہے کہ مثلاً میں لکھا ہے، وہ شہر پناہ جو معلیٰ کی جانب ہے اس کا دروازہ ۸۷ھ میں ہندوستان کے راجہ نے بنایا پھر ایک زمانہ میں اس دروازے کو آگ لگ گئی اور یہ گر پڑا۔ محلة کی جانب کی دیوار کے اور حصے بھی گر گئے، صورت یہ ہوئی کہ سید رمیہ بن محمد بن محبان کے لٹکر نے اس کے پھا سید حسن کے لٹکر کو روکنا چاہا کیونکہ وہ رمضان ۸۹ھ میں اس کی جگہ گورنر مقرر ہوا تھا۔ سید حسن کے لٹکر نے چند مقامات سے دیوار کو توڑ دیا اور اسی دن دروازے کو آگ لگا دی۔ پھر اس کے حکم سے دیوار کی مرمت کر دی گئی اور نیا دروازہ لگوا دیا گیا۔ یہ دروازہ سید حسن کے مگر کا تھا۔

مکہ چونکہ پہاڑوں سے گمراہ ہوا ہے اس لیے دیکھنے والوں کو اس کی آبادی تصوری معلوم ہوتی ہے حالانکہ مکہ کی آبادی بہت بڑی ہے لیکن دڑوں کے اندر ہے بھی وجہ ہے کہ لاکھوں حاجی ہر سال ان کے گھریل میں سا جاتے ہیں۔

## دور جاہلیت میں طواف

دور جاہلیت میں لوگ سات بار طواف کیا کرتے تھے اور طواف کرتے وقت خانہ کعبہ کو اپنی داہنی جانب رکھتے تھے اور حجر اسود کو آغاز و انتہام طواف پر چوتے تھے۔ جوتے بھی اندر نہیں لے جاتے تھے اور بغیر جامہ کے طواف کیا کرتے تھے۔ ازرقی نے حضرت ابن عباس کی روایت درج کی ہے کہ بنو عامر وغیرہ خانہ کعبہ کا طواف بے جامہ کیا کرتے تھے، مرد، دن میں اور عورتیں رات میں۔ جب کوئی شخص خانہ کعبہ کے دروازے پر آتا تو کہتا کوئی ہے جو غریب کو کپڑا دے، اگر کوئی اجسی اپنا کپڑا دے دیتا تو لے لیتا ورنہ اپنے کپڑے مسجد حرام کے دروازہ پر اتار کر رکھ دیتا اور سات چکر لگاتا۔ وہ لوگ کہا کرتے تھے ہم ایسے کپڑوں میں طواف نہیں کریں گے جن میں ہم نے گناہ کیے ہیں، پھر وہ آتا اور اپنے کپڑے پہن کر جمل دیتا۔ البتہ اجسی لوگ کپڑے پہن کر ہی طواف کرتے تھے۔

## مجرم میں بیٹھنا

زمانہ جاہلیت میں مجرم اور مطاف میں لوگ بیٹھا کرتے اور آپس میں باتیں کیا کرتے اور دارالندوہ میں صرف خصوصی اجلاس ہوا کرتا اس میں عام لوگ شریک نہیں ہوتے تھے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس نے فرمایا کہ ”میرے والد ماجد نے بیان کیا کہ عبدالمطلب بڑے لمبے قد والے اور حسین چہرہ والے تھے جو بھی انہیں دیکھ لیتا ان سے محبت کرتا، مجرم ان کے بیٹھنے کی ایک خاص جگہ تمی اس فرش پر ان کے سوا کوئی نہ بیٹھتا تھا۔ باقی لوگ اس کے اردوگرد بیٹھتے تھے۔ رسول اللہ ﷺ چھوٹے سے پہنچتے وہ آئے اور مند پر بیٹھ گئے لوگوں نے آپ کو سیکھا تو آپ رونے لگے، عبدالمطلب نایبا ہو گئے تھے انہوں نے پوچھا ”کیا بات ہے میرا پوتا کیوں روتا ہے؟“ لوگوں نے کہا ”آپ کی مند پر بیٹھنا چاہتا تھا ہم نے اسے روک دیا۔“ عبدالمطلب نے کہا ”میرے پوتے کو کچھ نہ کہو کیونکہ مجھے توقع ہے کہ میرا پوتا اتنا بڑا مرجبہ حاصل کرے گا جو کسی عرب کو آج تک نصیب نہیں ہوا ہو گا۔“ عبدالمطلب کا

انتقال ہوا تو رسول اللہ ﷺ کی عمر آٹھ سال کی تھی۔ آپ ان کے جنازے کے پیچے پیچے روتے جاتے تھے، عبد المطلب حجور میں دفن ہوئے۔

## احترامِ مکہ

فعّ کمہ کے دن رسول اللہ نے فرمایا "مکہ کا احترام اللہ نے قائم کیا ہے، لوگوں نے قائم نہیں کیا، لہذا کسی کے لیے جائز نہیں کہ وہ اس سر زمین میں کسی کا خون بھائے یا کوئی درخت کاٹے، اگر کوئی شخص یہ کہے کہ رسول اللہ نے تو اس کے خلاف کیا تو کہہ دینا، کہ اللہ نے اپنے رسول کو تھوڑی سی دری کے لیے اجازت دے دی تھی۔ پھر اس کا احترام اُسی طرح لوٹ آیا، تمہارے لیے ایسا کرنا جائز نہیں، سنو حاضرین، غیر حاضروں کو پہنچا دیں۔"

قریش بیت اللہ اور حرم کا احترام کیا کرتے تھے۔ لوگ خانہ کعبہ کے پاس قم کھانے سے بچتے تھے کہیں ان کے جان و مال پر ادب اور نہ پڑے۔

حضرت عبداللہ بن زبیر سے روایت ہے کہ بنو اسرائیل کی ایک قوم مکہ آئی جب مقامِ ذی طوی میں پہنچی تو احترام انہوں نے اپنے جو تے نکال لیے۔

حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ حواریوں نے حج کیا تو وہ حرم کی تعظیم میں نگکے پاؤں چلے۔

حضرت عمر بن الخطاب نے فرمایا "اے لوگو! مکہ میں غلہ کی ذخیرہ اندوڑی نہ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کرو کیونکہ مکہ میں ذخیرہ انزوی کرنا کفر ہے۔” آپ عی کا قول ہے کہ اگر میں حرم میں اپنے باپ خلاب کے قاتل کو بھی پاتا تو جب تک وہ وہاں سے کل نہ جاتا میں اسے کچھ بھی نہ کہتا۔“

حضرت عبداللہ بن عمر کے کپاوے پر پرندٹوٹ پڑتے تو آپ اسے کچھ بھی نہ کہتے، البتہ حضرت عبداللہ بن عباس اڑانے کی اجازت دیتے تھے۔

حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص کے دو خیمے تھے، ایک محل میں تھا اور ایک حرم میں، جب کسی پر ناراض ہوتے تو محل میں ناراض ہوتے اور جب نماز ادا کرتے تو حرم میں ادا کرتے، لوگوں نے اس کا سبب پوچھا تو فرمایا ”ہم سے یہ حدیث بیان کی گئی ہے کہ حرم میں کلا واللہ اور بھلی واللہ کہنا زندگہ ہے۔ (ہرگز نہیں تم بخدا۔ ہاں تم بخدا)“

## فضائل حرم

حرم مکہ کے بہت سے فضائل ہیں جو کسی دوسرے شہر کو حاصل نہیں ان میں سے چند ایک یہ ہیں:

- ۱۔ جو لوگ وہاں آتے ہیں ان سے مطالبہ ہوتا ہے کہ احرام باندھ کر آئیں۔
- ۲۔ کافر حرم میں نہ داخل ہو سکتا ہے نہ دفن کیا جا سکتا ہے۔
- ۳۔ حرم میں فکار کھلنا حرام ہے خواہ حرم کا باشندہ ہو یا باہر کا، محروم یا غیر محروم۔
- ۴۔ حرم کے درخت کا کاشنا بھی منع ہے اور اس کے کامنے پر جرمانہ ادا کرنا پڑتا ہے۔
- ۵۔ اس کی مٹی یا پتھر کا حرم سے باہر لے جانا منع ہے۔
- ۶۔ قربانیوں یا جرمانوں کے طور پر قربانی وہیں ادا ہو سکتی ہے اس سے باہر نہیں۔

ان کے علاوہ اور بھی بہت سے فضائل ہیں کہ اگر ہم ان کے بیان کے درپے ہوں گے تو بیان طویل ہو جائے گا۔ علامہ ابن ظہیرۃ القرشی نے الجامع اللطیف میں تمام فضائل کا تفصیلی ذکر کیا ہے۔

## حرم میں نماز کی فضیلت

حضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا ”میری اس مسجد کی نماز دوسری مسجدوں کی نمازوں سے ہزار درجہ بہتر ہے سوائے حرم کے۔“ (بخاری و مسلم)

احمد، بزار اور ابن حبان نے اپنی صحیح میں حضرت عبد اللہ بن زیبر سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا ”میری اس مسجد میں نماز پڑھنا دوسری مسجدوں سے ہزار درجہ بہتر ہے سوائے مسجد حرام کے کہ مسجد حرام کی نماز میری مسجد کی نماز سے ایک لاکھ درجہ زیادہ ہے۔“

ایک اور روایت میں ہے کہ مسجد حرام کی نماز دوسری مسجدوں کی نماز سے ایک لاکھ درجہ زیادہ فضیلت رکھتی ہے اور میری مسجد کی نماز ہزار درجہ بہتر ہے اور بیت المقدس کی مسجد کی نماز پانچ سو درجہ بہتر ہے۔

ان تینوں مسجدوں کی نماز کی فضیلت اس لیے زیادہ ہے کہ تمام سر زمینوں میں سب سے افضل ہے پھر مدینہ اور پھر بیت المقدس کا مرتبہ ہے۔ تمام مقامات میں بہترین مقام مسجدیں ہیں کیونکہ وہاں اللہ کی یاد ہوتی ہے اور تمام مسجدوں میں مذکورہ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بالاتمن مسجدیں افضل ہیں کیونکہ وہ انبیاء علیہم السلام کی بنائی ہوئی ہیں۔

مسجد حرام حضرت ابراہیم علیہ السلام نے بنائی، مدینہ کی مسجد رسول اللہ نے بنائی اور مسجد اقصیٰ حضرت سلیمان علیہ السلام نے بنائی۔

فضیلت کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ مسجد حرام میں انسان کا منہ یقیناً قبلہ کی طرف ہوتا ہے اور مسجد نبوی میں بھی یہ بات یقینی ہے مگر دوسری مساجد میں یہ بات یقینی نہیں کیونکہ میں خانہ کعبہ کی طرف منہ کا ہونا دوسرے شہروں میں فتنی بات ہے یقینی نہیں، میں کعبہ کی طرف منہ کرنا تو بڑا ہی دشوار ہے حتیٰ کہ خود کہہ میں جبل الی قبیس کے پیچے بھی یہ بات بڑی دشوار ہے کہ انسان کا منہ میں قبلہ کی طرف ہو۔

## مسجد حرام کیا ہے؟

مسجد حرام سے کیا مراد ہے اس کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے بعض نے کہا ہے کہ نفس کعبہ مراد ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: فول وجہک شطر المسجد الحرام۔ اپنا منہ مسجد حرام کی طرف پھیر۔ بعض نے کہا ہے کہ خانہ کعبہ اور اس کے ارد گرد کی جگہ مراد ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لِلَّأَمْنِ

الْمَسْجَدُ الْحَرَامُ إِلَى الْمَسْجَدِ الْأَقْصَى

پاک ہے وہ ذات جو اپنے بندے کورات کے وقت مسجد حرام سے مسجد اقصیٰ کی طرف لے گئی۔

بعض نے کہا ہے کہ پورا کہ مراد ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

لَعَدْخُلُنَّ الْمَسْجَدَ الْحَرَامَ

تُمْ لَوْگُوْںَ كَمِّ مِنْ دَاطِلٍ هُوَ كُنْتُمْ۔

بعض علماء کا خیال ہے کہ پورا حرم کا علاقہ مراد ہے جہاں تک فکار کھینا ممکن  
محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت ان لائن مکتبہ

ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

الما المشرکون نجسٌ فلا يقربوا المسجد الحرام۔

مشرکین ناپاک ہیں مسجد حرام کے پاس نہ جائیں

نیز فرمایا:

ذالک لمن لم يكن اهله حاضرين المسجد الحرام۔

یہ حکم ان لوگوں کے لیے ہے جو مسجد حرام (کہ) میں نہیں رہتے۔

نیز فرمایا:

الا الذين عاهدتم عند المسجد الحرام۔

مگر وہ لوگ جن سے تم نے مسجد حرام کے پاس عہد کیا۔

یہ معابدہ، حدیبیہ کے مقام پر ہوا تھا اور حدیبیہ بھی حرم میں داخل ہے۔

(دیکھو الجامع اللطیف مصنفہ علامہ ابن ظہیرۃ القرشی)

ہمارے خیال میں رسول اللہ نے جو نماز کی فضیلت کے بارے میں فرمایا ہے

وہاں تو مسجد حرام سے نفس مسجد عی مراد ہے جو خانہ کعبہ کے ارد گرد ہے خواہ اس کی

مسافت کم ہو جائے یا زیادہ، خواہ اس قدر ہو جتنی کہ دور رسول اللہ میں تھی یا اس قدر

جتنی کہ اب ہے یا اس سے بھی زیادہ ہو جائے۔

## مسجد حرام کے حدود

صدر اسلام میں مسجد حرام کے حدود، مشرقی جانب چاؤ زم زم اور بادشاہی شیبہ تک تھے اور بقیہ تین اطراف سے ان بیزستونوں تک تھے جن میں چارٹھ لٹکائے جاتے یا بلب لگے ہوئے ہیں یعنی مسجد حرام صرف وہاں تک تھی جہاں تک سنگ مرمر کا فرش ہے جسے آج کل ہم مکہن کعبہ کہتے ہیں یعنی اس کی پیائش گذر جگی ہے۔ مسجد حرام کی عہد رسالت و عہد الہی بکر میں یہ حدود تھیں بعد ازاں خلفاء و امراء نے اضافے کیے۔

مسجد حرام کے اردو گرد کوئی دیوار نہ تھی بلکہ اس کے چاروں طرف گمراہ تھے جنہوں نے ایک دیوار کی سی ٹھیک پیدا کر لی تھی۔ لوگ ان گمرلوں کے درمیانی دروازوں سے آتے جاتے تھے۔ جب مسلمانوں کی کثرت ہو گئی تو حضرت عمرؓ نے ۷۴ھ میں گمرلوں کو گرا کر مسجد حرام میں شامل کر دیا اور مالکوں کو ان کی قیمت دے دی پھر اس کے اردو گرد ایک چار دیواری بنا دی جو قد آدم سے کم نہ تھی اسی طرح حضرت عثمانؓ نے کیا پھر ان زیر ڈفیرہ نے بھی ایسا ہی کیا۔ مفتریب ہم اس کا تفصیلی طور پر بیان کریں گے۔

ہمارے دور میں مسجد حرام بہت وسیع ہے بلکہ دنیا کی تمام مسجدوں سے وسیع تر ہے اس کی زمین اردوگرد کی زمین سے تین گز بڑی ہے لہذا اس کے دروازوں پر بیڑھیاں ہیں جن سے لوگ اترتے اور چڑھتے ہیں، خانہ کعبہ مغلیہ مسجد کے صحن میں واقع ہے۔

بہت سے مؤرخین نے مسجد حرام کی پیائش کا ذکر کیا ہے چنانچہ شیخ حسین باسلامہ التوفی ۱۳۵۶ھ نے مؤرخین کے تمام اقوال درج کیے ہیں اور خود بھی پیائش کی۔ ان تمام پیائشوں کا ذکر انہوں نے اپنی کتاب تاریخ عمارت مسجد حرام میں کیا ہے۔ جو حسب ذیل ہے:

جانب شمالی کا وہ فلک جہاں باب الزاویہ واقع ہے ۱۶۶ میٹر ہے، جنوبی فلک کی لمبائی جہاں باب الصفا واقع ہے ۱۶۲ گز ہے، مشرقی جانب جدر باب السلام واقع ہے ۱۰۸ میٹر ہے اور مغربی فلک کا طول جہاں باب ابراہیم ہے ۱۰۹ میٹر ہے۔ لہذا پوری داخلی زمین ۹۰۲ م ۷۱ مارٹن میٹر ہوئی۔ یہ مناسبت مسجد کو دو مشکل قائم الزاویہ میں تقسیم کر کے نکالی گئی ہے۔

میں نے آخری شب محرم ۱۳۶۷ھ میں مسجد حرام کی پیائش کی تو کھلے ہوئے صحن کی پیائش کو مکورہ بالا بیان کے مطابق پایا اس پیائش میں چھت دار تعمیر اور اردوگرد کے قبے شامل نہیں ہیں نہ باب الزیادہ اور باب ابراہیم کا صحن شامل ہے۔

## اضافه

مسجد حرام بڑی ننگ اور چھوٹی تھی جو جانب شرق چاہہ زم زم تک تھی اور اسی کے مطابق باقی اطراف میں بھی تھی۔ موجودہ وسعت مندرجہ ذیل آئندہ اضافوں کی وجہ سے ہوئی ہے۔

ان تمام اضافوں کا مختصر بیان یہ ہے:

۱- محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ حضرت مرزا نے ۷۴۶ میں مسجد حرام میں اضافہ کیا۔

۱۔ حضرت مہمان نے ۱۲۶ھ میں توسعہ کی۔

۲۔ حضرت عبد اللہ بن زبیر نے ۱۲۵ھ میں اضافہ کیا۔

۳۔ ولید بن عبد الملک نے ۱۹۱ھ میں توسعہ کی۔

۴۔ ابو جعفر امصور نے ۱۳۷ھ میں اضافہ کیا۔

۵۔ مہدی عہدی نے ۱۳۷ھ میں توسعہ کی۔ اس کی توسعہ مذکورہ بالا تمام اضافوں کے مساوی تھی۔ ۱۶۳ھ میں بھی اس نے اضافہ کرایا۔ اسی نے مسجد حرام کو مرلح کیا کہ کعبہ اس کے وسط میں رہے اور اس پر زر کشیر صرف کیا۔ شیخ باسلام نے ان اخراجات کا اندازہ ۳۵۷۸۷۵۰ لاکھ دینار ذہبی لکایا ہے اس رقم میں ۲۷۸۹۲۵ لاکھ دینار ذہبی ان مکانات کی قیمت کا ہے جو مسجد حرام میں شامل کیے گئے، مصنف نے لکھا ہے کہ یہ اندازہ کم از کم ہے۔

۶۔ محمد باشد العجای نے ۱۲۸۱ھ میں اضافہ کیا، اس نے دارالندوہ کو بھی مسجد میں شامل کر دیا، دارالندوہ باب الزیادہ کے سامنے واقع تھا۔ اس نے دارالندوہ کی جگہ باب الزیادہ، باب لطفی، میثارہ اور سائبان بنوائے، اس کی بنائی ہوئی عمارت تین سال رہی، صرف باب لطفی عی ایک ایسا دروازہ ہے جس کی تجدید ۹۸۲ھ کی تعمیرات میں نہیں کی گئی۔ یہ دروازہ اسی طرح اب تک باقی ہے اور اس قدر مضبوط ہے کہ یہ معلوم ہوتا ہے کہ ابھی بنایا گیا ہے۔ حالانکہ اس کی تعمیر کو گیارہ سو سال گذر چکے ہیں۔

۷۔ دیکھو ابتدائے اسلام کی تحریر کیسی مضبوط ہوتی تھیں حالانکہ

پانے زمانے میں ایسے آلات میسر نہ تھے جو ہمیں میسر ہیں مگر دراصل ان لوگوں میں خلوص اور دیانتداری بہت زیادہ تھی جس کی یہ برکت ہے۔

۸۔ مقتدرہ اللہ العجیسی نے ۲۰۶ھ میں باب ابراہیم کے صحن اور اس کے ساتھیان میں اضافہ کیا۔ یہ دروازہ مسجد حرام کے دروازوں میں سب سے بڑا ہے۔

علامہ ابن عثیمین نے اپنی کتاب الجامع اللطیف میں لکھا ہے:

”باب ابراہیم“ بہت پست تھا، جب کبھی سیلاپ مسجد حرام میں داخل ہوتے تو اُسی کی طرف سے نکلنے گر آج کل ایسا نہیں ہے، اب سیلاپ کا پانی اس کے نیچے کی نالی سے نکلا ہے کیونکہ جب اس دروازے کو بلند کیا گیا تو اس کے نیچے سیلاپ کا پانی نکلنے کے لیے پتھر کی جالیاں بنا دی گئیں۔ یہ ترمیم ۹۱۶ھ یا ۹۱۵ھ میں اشرف غوری کے زمانہ حکومت میں ہوئی۔ امیر خاڑی بن یحییٰ المعروف بے عمار نے یہ ترمیم کرائی، مصنف لکھتا ہے کہ میں نے یہ تعمیر اپنی آنکھوں سے دیکھی ہے جبکہ میں کتب میں پڑھتا تھا۔

خلاصہ یہ کہ مقتدرہ العجیسی کے بعد مسجد حرام میں آج تک کوئی اضافہ نہیں ہوا۔ اس بات کو ہزار سال گذر چکے ہیں۔ اس کے بعد جو کچھ ہوا ہے وہ سب اصلاح و مرمت ہے۔

## ایک لطیفہ

المی مدینہ میں کسی شخص نے ایک قصیدہ مدینہ کی تعریف میں لکھا جس میں اس نے مدینہ کو مکہ پر فضیلت دی تھی اور امیر مکہ سے درخواست کی تھی کہ یہاں آکر رہیے۔

المی مکہ کو پتا چلا تو انہوں نے اس کی تردید کی اور ایک نہایت فتح و بلیغ قصیدہ مکہ کی فضیلت میں لکھا، جده کے ایک شاعر کو وہ دونوں قصیدے پہنچ تو اس نے دونوں کے درمیان حاکمہ کیا اور ایک قصیدہ مکہ و مدینہ کی فضیلت کے بارے میں اس طرح لکھا کہ کسی قسم کی کوئی کمی زیادتی نہ کی بلکہ دونوں کے صحیح صحیح فضائل بیان کیے۔

غازی نے اپنی کتاب میں اس قصے کو اس طرح بیان کیا ہے:

کہ جب داؤد بن عیسیٰ بن موئی بن محمد بن علی بن عبداللہ بن العباس عم رسول اللہ ﷺ خلافت امین محمد بن ہارون الرشید العباسی کے دور میں مکہ و مدینہ کا گورنر بن کر آیا تو اس نے اپنے بیٹے سلیمان کو مدینہ کا حاکم مقرر کر دیا اور خود مکہ میں رہنے لگا۔ لہذا المی مدینہ نے ایک قصیدہ مدینہ کی فضیلت میں لکھ کر محاکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بھیجا اور یہ درخواست کی کہ آپ کا یہاں قیام کرنا، مکہ کے قیام سے افضل ہے، اسے قصیدے کا خلاصہ یہ ہے:

”اے داؤد تو صاحب فضائل ہے اور صاحب عدل حاکم ہے جو نبی علیہ السلام کے شہروں میں عدل قائم کرتا ہے۔ تو اہل حجاز کے لیے جائے پناہ ہے اور پرہیز گاروں کی سی سیرت رکھتا ہے۔ تو بخواہ اسم کا بڑا سردار ہے اور عز و جلال کے منصب پر فائز ہے، تجھ سے سب لوگ خوش ہیں اور سب تیرے عدل و انصاف سے راضی ہیں۔ تو نے لوگوں کو خوب خوب مال فیضت بخواہ، ہر حال میں تجھ سے سب خوش ہیں۔ مکہ قیام کرنے کے لاکن فہیں ہے، جیسے پچھلے مسلمانوں نے ہجرت کی تھی تو بھی وہاں سے ہجرت کر جا، وہاں بیس ماہ تیرا مقیم رہتا ہی کافی ہے۔ پلاو رسولؐ کی طرف چلا آ، جہاں رسولؐ اللہؐ کر رہے تھے، خبردار ایسا نہ ہو کہ تیرا کوئی مشیر تھے اس ارادے سے پھیر دے کیونکہ نبی علیہ السلام کی قبر اور مدینہ کے آثار ذی طویل کے قرب سے بہتر ہیں۔“

جب یہ درخواست داؤد بن میمنی کے پاس آئی تو اس نے مکہ کے بڑے بڑے لوگوں کو جمع کیا اور جمیٹی پڑھ کر سنائی تو ان میں سے ایک شخص نے اس قصیدے کے جواب میں قصیدہ لکھا جس میں مکہ کے فضائل، خصوصیات و کرامات کا تفصیل سے ذکر کیا تھا اور تمام مقدس مقامات کا ذکر کیا تھا، پلا شعر یہ ہے:

اداؤ دالت الامام الرضی      والست اہن حم نبی الہدی

اے داؤ دوتہ بہترین امام ہے اور تو نبی علیہ السلام کے پیچا کا بیٹا ہے۔

یہ قصیدہ پہنچت اشعار پر مشتمل ہے ان دونوں قصائد کا جواب بنو عجل کے ایک زاہد نے دیا جو جدہ میں مقیم تھا اس نے ۳۹ شعر کا ایک قصیدہ لکھا جس میں مکہ اور مدینہ دونوں کے فضائل برابر برابر بیان کیے۔ پہلا شعر یہ ہے:

إِنِّي قُضِيَتْ عَلَى اللَّهِنْ تَعَالَى لِلْفَضْلِ مَكَّةَ وَالْمَدِينَةَ فَاسْأَلُوا  
مَنْ نَےْ إِنَّ لَوْگُوْنَ کَےْ بَارےْ میں جو مکہ و مدینہ کی فضیلت کے بارے میں  
جھوڑتے ہیں فیملے کیا ہے۔

آخری شعر یہ ہے:

ساقِ الْأَلْهَ لِبْطَنِ مَكَّهَ دِيْمَةَ تَرْوِيَ بَهَا وَعَلَى الْمَدِينَةِ تَسْبِيلَ  
اللَّهُمَّ کَمْ اور مدینہ پر باران رحمت کا نزول فرمائے۔

## حرم کے کبوتر

حرم میں دو قسم کے کبوتر ہیں، کچھ پالتو اور کچھ غیر پالتو۔ پالتو کبوتروں کی بہت سی قسمیں اور بہت سی شکلیں ہیں جیسا کہ دوسرے شہروں میں ہیں۔ دوسری قسم حرم کے کبوتر ہیں جن کے لیے خاص طور پر ہم نے یہ فصل مقرر کی ہے ان کی خاصیت اور خاصیت ہے جو کبھی نہیں بدلتی اور خاص رنگ ہے۔

سر سے گردن تک یہ کبوتر بہت نیلے اور چک دار ہوتے ہیں، ان کے بازو اور ڈم سیاہ ہوتی ہے اور باقی جسم نیلا مائل ہے سپیدی ہوتا ہے ان کے دونوں بڑے پروں میں ڈم کے قریب سیاہ خط ہوتے ہیں جو انہیں دوسرے کبوتروں سے ممتاز کرتے ہیں۔ ان کبوتروں کو کہ کے کبوتر اور بیت اللہ کے کبوتر بھی کہتے ہیں۔ یہ قسم پورے ججاز میں اور بالخصوص نکہ میں بکفرت پائی جاتی ہے۔ ججاز سے باہر یہ قسم کم ہے۔ مصر میں اسے جنگلی کبوتر کہتے ہیں اور موصل میں بھی ہم نے یہ کبوتر دیکھے، کہتے ہیں کہ ہندوستان میں اس قسم کے کبوتر بکثرت ہیں جن میں سے بعض پورے اور بعض جنگلی ہوتے ہیں جنہیں فکار کیا جاتا ہے۔

بعض مورخین نے ان کبوتروں کے ابتدائی وجود سے بحث کی ہے مگر ہمارے محکم دلائل سے مزین شنیوں و سفرد مخصوصاً پر مشتمل مفت ان لائن مکتبہ

خیال میں جو کچھ بھی کہا گیا ہے سب نہن و تمیں پر موقوف ہے۔ کیونکہ کسی حیوان کے ابتدائے وجود کے بارے میں تو بڑی مستند بات درکار ہوتی ہے کہ اس میں کسی قسم کا نکل و شہرہ نہ ہو۔

ہاں ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ دور جاہلیت میں کہوت تھے۔ رعنی یہ بات کہ حرم کے کہوت کہاں سے آئے اور کب آئے اور آیا یہ اسی جزوے کی نسل سے ہیں جس نے قاریوں پر اپنا گھونسلا بنا لیا تھا جبکہ رسول اللہ اور ان کے دوست حضرت ابو بکر صدیقؓ ہجرت کے وقت اُس کے اندر جا کر چھپے تھے یا کوئی اور قسم ہے۔ ان باقتوں کا اللہ کے سوا کے علم ہو سکتا ہے۔

جب اسلام نے ان کہتوں کا مارنا حرام قرار دے دیا تو ان کی کثرت ہو گئی وہ لوگوں سے ڈرتے نہیں بلکہ ان کے قریب آ کر بیٹھتے ہیں بلکہ بسا اوقات انسان کے سر اور موٹھے پر آ کر بیٹھے جاتے ہیں جبکہ اس کے ہاتھوں میں غلہ ہو۔

حضرت عبد اللہ بن عزؑ کے کہادے، کھانے اور کپڑوں پر کہوت آ کر بیٹھے جاتے تو آپ انہیں کچھ نہ کہتے۔ ایک شخص نے حضرت عطاوے سے پوچھا "کیا مرغی کا اٹھا حرم کی کہوتی کے نیچے سے لکھا سکتے ہیں؟" آپ نے فرمایا "میرے خیال میں تو کوئی مفہاًۃ نہیں۔" ایک قریشی لڑکے نے حرم کا کہوت مار دیا تو حضرت عبد اللہ بن عباس نے فرمایا، ایک بکری بطور فدیہ دے۔

ان وجوہات کی بناء پر حرم کے کہوت لوگوں سے نہیں ڈرتے۔ کاش یہ کہوت انسانوں سے ڈرتے کیونکہ یہ کہوت لوگوں کو بہت نقصان پہنچاتے ہیں۔ یہ ہمارے گروں میں گھس کر کھانے کی چیزوں میں پھیج ڈال دیتے ہیں اور گر کے فرش کو

گندہ کر جاتے ہیں۔ انہیں کتنا ہی بھگاؤ مگر یہ نہیں بھاگتے۔ مکہ اور جده کے راستے میں بھی یہ کبوتر کثیر تعداد میں پائے جاتے ہیں۔ جب اس طرف کہیں سے غلہ آتا ہے تو یہ بوریاں توڑ کر غلہ کھا جاتے ہیں اور اڑائے نہیں اڑتے۔

ہم نے مکہ کے کبوتروں میں کچھ خاص باتیں دیکھی ہیں۔

۱۔ حرم کا کبوتر غیر کبوتروں کے ساتھ میں نہیں کھاتا خواہ اُسے کتنے ہی دنوں کیوں نہ قفس میں بند رکھا جائے مگر یہ کہ ایک طویل عرصہ تک وہ قید رہے۔

۲۔ حرم کا کبوتر دوسرے کبوتروں کے ساتھ دانہ پکنے میں شریک ہو جاتا ہے مگر پورا دہ کبوتر حرم کے کبوتروں کے کھانے دانے میں شرکت نہیں کرتے۔

۳۔ حرم کے کبوتر کھانے کے بڑے لامپی ہیں، اگر کھاتے کو اڑا دیا جائے تو تھوڑی دیر بعد فوراً لوتا ہے۔

۴۔ حرم کے کبوتر، پالتو کبوتروں سے زیادہ قوی، زیادہ پرواز کرنے والے، تیز نظر اور زیادہ ہشاش بٹاٹش ہوتے ہیں۔ دانے کے لیے دوسرے کبوتروں سے خوب لڑتے ہیں۔

۵۔ جب کوئی حرم میں دانہ ڈالتا ہے تو آپ دیکھیں گے کہ ہزاروں کبوتر ایک دن ٹوٹ پڑتے ہیں مگر ان میں کوئی بھی غیر جنس کا کبوتر نہیں ہوتا۔

۶۔ اگر کوئی شخص کسی جگہ کسی خاص وقت پر دانہ ڈالنے لگے تو آپ دیکھیں گے کہ حرم کے کبوتر وہاں ٹھیک وقت پر آموجود ہوتے ہیں۔

۷۔ حرم کا کبوتر کبھی اپنا گھونسلہ دیرانے یا جنگل میں نہیں رکتا۔ ہمیشہ آبادی، گھر وہیں، دروازوں اور چھوٹوں میں رکھتا ہے۔

۸۔ حرم کے کبوتروں کی خاص بیعت اور خاص قسم کی طبیعت ہے جس میں کبھی کوئی تغیر نہیں ہوتا۔

ان اوصاف میں حرم کا کبوتر امتیازی شان رکھتا ہے لیکن دوسری صفات میں وہ عام کبوتروں کے ساتھ اشتراک فطرت رکھتا ہے مثلاً یہ کہ ایک ہی مادہ لیتا ہے، اپنی مادہ سے محبت رکھتا ہے اور اس کے بارے غیرت مند ہوتا ہے۔

## خانہ کعبہ پر کبوتروں کا نزول

مusalوں یہ خیال کرتے ہیں کہ حرم کا کبود خانہ کعبہ پر نہیں کرتا اور اگر کبھی اس پر بیٹھتا ہے تو کسی بیماری سے فنا حاصل کرنے کے لیے بیٹھتا ہے۔  
 یہ خیال بالکل فلسفہ ہے کیونکہ حرم کے کبوتر خانہ کعبہ پر بیٹھتے ہیں اگرچہ بہت سی شاذ و نادر، ہاں دوسری قسم کے کبوتر خانہ کعبہ پر نہیں بیٹھتے بلکہ باوجود مسجد حرام کی وسعت کے وہاں آتے بھی نہیں۔ میرے خیال میں اس کے تین سبب ہیں:  
 ۱۔ کبوتر بلند مقام پر بیٹھنا چاہتا ہے اور کعبہ آس پاس کے مکانات کی نسبت سے بہت کم اونچا ہے۔

۲۔ تمام پرندے از قسم کبوتر وغیرہ کسی پتھر کے فرش پر بیٹھنا پسند نہیں کرتے لہا یہ کہ وہاں دانے پڑے ہوں، کبوتر تو مکانات سے لکھی ہوئی لکڑیوں، پتھروں، کنگروں اور رسیوں پر بیٹھنا پسند کرتا ہے جسے وہ اپنے بیوں میں دا ب سکے۔  
 خانہ کعبہ میں کوئی چیز باہر کو لکھی ہوئی نہیں ہے بلکہ اس پر حریر کا غلاف پڑا رہتا ہے پھر یہ کہ اس کی چھت چھوٹی سی ہے اور چکنے پتھر کا فرش ہے جو دھوپ میں تھا ہے نہ اس پر دانے پڑے ہوتے ہیں البتہ کبھی کبھی خانہ کعبہ کے پہنالے پر بیٹھ جاتے ہے ملکم ہلالی سے مزین متنوع و منفرد موصوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہیں۔ کیونکہ وہ باہر کو لکھا ہوا ہے۔

۳۔ کبوتر، سوراخوں، دروازوں، کھڑکیوں اور دیواروں کی درازوں پر بیٹھتا ہے اور خانہ کعبہ میں ایسی کوئی چیز نہیں۔

لوگوں کا یہ کہنا کہ کبوتر جب بیمار ہو جاتا ہے تو شفا حاصل کرنے کے لیے کعبہ پر بیٹھتا ہے یہ غلط ہے اور اس کے چند وجوہ ہیں:

۱۔ کوئی حیوان عقل نہیں رکھتا لہذا ہم کیسے کہہ سکتے ہیں کہ وہ طلب شفا کے لیے بیٹھتے ہیں نیز وہ غیر ملکف بھی ہیں مگر ہم کیسے کہہ سکتے ہیں کہ کبوتر خانہ کعبہ پر احترام نہیں چڑھتے پھر یہ کہ ہم نے یہ بات کیسے جانی جبکہ نہ وہ ہماری بات سمجھتے ہیں نہ ہم ان کی۔

۲۔ اگر کبوتر کا طلب شفا کے لیے خانہ کعبہ پر گرنا درست ہے تو ہمیں بتاؤ کہ انہیں کیسے معلوم ہوا کہ کعبہ ایک مقدس مقام ہے۔

۳۔ اگر حیوانات احترام خانہ کعبہ سے آشنا ہوتے تو بلياں کیوں حرم سے ٹکار لے جایا کرتیں اور خانہ کعبہ کے اندر بیٹھ کر کیوں کبوتر کھاتیں۔ اس قسم کے بہت سے واقعات ۱۰۳۹ھ میں ہوئے جبکہ سلطان مراد نے خانہ کعبہ کی تعمیر کرنی چاہی تھی اور ابھی لکڑی وغیرہ کا کوئی پرودھ قائم نہیں ہوا تھا۔ عازی نے اپنی کتاب افادة الانعام میں شیخ محمد علی بن علان الصدیق الشافعی کے رسالہ سے اس قسم کے قصے نقل کیے ہیں۔

امام ازرقی نے ذکر کیا ہے کہ ”ابن زیر“ کے دور میں جب خانہ کعبہ میں آگ لگی اور کبوتر خانہ کعبہ سے اڑتے تو اس کے پھر جمز جاتے۔“

## کبوتروں کا وفعیہ

صدر اسلام میں چونکہ مسجد حرام چھوٹی سی تھی لہذا کبوتر یہاں نہیں رہتے تھے کیونکہ نہ مسجد کی کوئی چار دیواری تھی نہ چھت تھی مگر آج کل تو مسجد حرام میں لاتعداد کبوتر ہیں۔ کیونکہ مسجد بہت وسیع، بہت سے کنگروں اور درازوں والی ہو گئی ہے۔

غالب گمان یہ ہے کہ مسجد حرام میں کبوتروں نے دولت عثمانی کے زمانے میں رہنا شروع کیا کیونکہ حکومت نے ان کے لیے سالانہ غلہ مقرر کر رکھا تھا اور اب تک لوگ ان کے لیے غلہ ڈالتے ہیں خصوصاً حاجی لوگ، لہذا مسجد حرام کبوتروں کے لیے ایک وسیع مرغزار، جائے امن اور آب دوانہ کی جگہ بن گئی۔

حقیقت یہ ہے کہ یہ بات بڑی دردناک ہے کہ اتنی بڑی مسجد جسے تمام دنیا کی مسجدوں پر فضیلت حاصل ہو، جو بیت اللہ ہو اور جس میں مقام ابراہیم ہو وہ کبوتروں کی نجاست سے ملوث ہو، حتیٰ کہ اس سے نج کر چلنا بھی دشوار ہو اور نماز پڑھنا بھی مشکل ہو، لوگ ان کبوتروں سے نجک آگئے ہیں، جب کبھی تھوڑی سی بارش ہوتی ہے تو ان کی بد بورم میں پھیل جاتی ہے۔

کاش! محکمہ اوقاف جو مسجد حرام کی گھرانی کرتا ہے ان کبوتروں کو یہاں سے

کہیں ڈور بیچج دے اس طرح کہ ان میں سے کوئی بھی تلف نہ ہو۔ مسئلہ و جرول میں ان کے لیے دانے ڈالے جائیں تاکہ یہ کبوتر یہاں سے دفع ہو جائیں۔ اس طرح لوگ ان کی تکلیف سے آرام پاسکتے ہیں اور ان کی نجاست سے مسجد حرام محفوظ رہ سکتی ہے، مسجدیں پاک صاف اور خوبصوردار ہئی چاہئیں۔

اس میں کوئی مفارقہ بھی نہیں ہے، کیونکہ حرم کے کبوتروں کا ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل کرنا جائز ہے خصوصاً جبکہ انسانوں کو ان سے تکلیف پہنچتی ہے اور انہیں یا ان کے بچوں کو کسی قسم کا نقصان بھی نہ پہنچتا ہو۔ ہاں اگر انہیں کوئی نقصان پہنچے تو فدیہ ضروری ہے۔

کتاب، الفرقی القاصد ام القریٰ مؤلف حافظ المطہری میں مالک بن دینار سے روایت ہے کہ میں مجاہد کے گھر میں داخل ہوا تو دیکھا کہ وہ سمجھو رکی شاخ سے کبوتروں کو دفع کر رہے ہیں۔

ای کتاب میں لکھا ہے نافع بن عمرو نے روایت کی ہے کہ حضرت عمرؓ دارالندوہ میں داخل ہوئے آپ نے اپنا مشکیزہ لٹکا دیا اس پر کبوتر آ کر بیٹھ گیا۔ آپ نے اُسے اڑا دیا کہ کہیں مشکیزہ کو ناپاک نہ کر دے، کبوتر اڑ کر اسی جگہ جا کر بیٹھا کہ وہاں سانپ بیٹھا تھا۔ اُس نے کبوتر کو ڈس لیا تو وہ مر گیا۔ آپ نے فرمایا اس کبوتر کو میں نے اڑایا تب ہی تو سانپ نے اُسے کاٹا۔ لہذا اپنے ساتھیوں سے پوچھا کہ مجھے کیا تاوان دینا چاہیے۔ انہوں نے ایک بکری قربانی کرنے کو کہی۔ اس روایت کی تصریح امام شافعی نے کی ہے۔

امام ازرقی نے عبد اللہ بن عمر بن نافع سے روایت کی ہے کہ حضرت ابن عباس

کبوتروں کے اڑانے کو جائز قرار دیتے تھے۔

مجاہد سے روایت ہے کہ حضرت عمر بن الخطابؓ نے ایک کبوتر کے بارے حکم دیا کہ اسے اڑا دیا جائے چنانچہ اسے اڑا دیا گیا وہ مردہ پہاڑ پر جا بیٹھا تو اسے سانپ نے کپڑلیا۔ آپ نے اس کے تاداں میں ایک بکری بطور فدیہ دی۔

مجاہد سے روایت ہے کہ حضرت عثمانؓ نے ایک کبوتری کے بارے میں حکم دیا کہ اسے اڑا دیا جائے چنانچہ اسے اڑا دیا گیا تو اسے ایک سانپ نے کپڑلیا، آپ نے نافع بن الحارث المخراعی کو بلایا، انہوں نے میا لے رنگ کی بھیڑ قربانی دینے کو کہا۔

ان روایتوں سے ثابت ہوتا ہے کہ حرم کے کبوتروں کا اڑانا جائز ہے اور ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل کرنا درست ہے بشرطیکہ انہیں کوئی گزندہ پہنچ۔ اگر ایسا کرنا جائز نہ ہوتا تو حضرت ابن عباس اس کی اجازت نہ دیتے اور نہ حضرت عمرؓ اور عثمانؓ ان کے اڑانے کے متعلق حکم دیتے۔ رہا فدیہ یا تاداں کا معاملہ تو وہ اس بنا پر ہوا کہ انہیں گزند پہنچ۔ اڑانا اور بات ہے اور مارنا اور بات ہے۔ پہلی بات جائز ہے اور دوسری ناجائز ہے۔

علامہ شیخ عبدالغنی بن یسین المبدی النابلسی الحنبلي اپنی کتاب دلیل الناسک لاداء المناسك میں لکھتے ہیں:

”ہر موزی جانور کا قتل کرنا مسنون ہے خواہ حرم ہو یا حرم سے باہر۔ اس قول کی بنا پر اگر یہ دیکھا جائے کہ کبوتروں سے بھی لوگوں کو بڑی تکلیف پہنچتی ہے اور گمروں والے ان سے بھی آگئے ہیں اور ان کی نجاست سے بہت عاجز آگئے ہیں تو حرم کے کبوتروں کا دفع کرنا بھی جائز ہو گا اگر یہ بھگائے سے نہ بھاگیں تو پھر ان

کا مارنا، پڑنا یا ذمہ کرنا بھی جائز ہو گا۔ اب سوال یہ رہ جاتا ہے کہ آیا ان کا کھانا بھی جائز ہے؟ تو یہ مغل نظر ہے، اللہ بہتر جانتا ہے۔“

## مقامِ ابراہیم

خانہ کعبہ و مسجد حرام کا ہم تفصیلی ذکر کر چکے ہیں۔ اب ہم مقامِ ابراہیم کا ذکر کرتے ہیں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

وَذَجَعْلَنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَامْنَأْ

وَالْخَدُ وَامْنَ مَقَامَ ابْرَاهِيمَ مَصْلُحَ

جب ہم نے گھر کو لوگوں کے لیے مرچع اور امن کی جگہ بنایا۔ یہاں مقامِ ابراہیم کو نماز کی جگہ۔

بعض مفسرین نے کہا ہے کہ ہو سکتا ہے یہاں من عبیحہ (جو بعض کے معنی دیتا ہے) بعض نے اسے زائد کہا ہے جیسا کہ انھیں کامنہ بہب ہے بعض نے کہا ہے کہ یہ من فی (میں کے) معنی میں ہے مگر یہ تمام اقوال بعید ہیں، قریب ترین بات یہ ہے کہ یہ عند (زدیک) کے معنی میں ہے اور مقامِ میم کے فتح اور میم کے پیش دونوں سے ہے۔

مقام سے آیت میں کیا مراد ہے؟ اس کے بارے میں اختلاف ہے، بعض نے کہا ہے کہ اس پر مسیح مقتضی اور مسیح مختار ہے بعض نے کہا ہے کہ پورا الحرم مقامِ ابراہیم

ہے، بعض نے کہا ہے کہ منی و مزدلفہ اور عرفہ بھی مقام ابراہیم میں داخل ہے، بعض کے نزدیک مقام ابراہیم وہ پتھر ہے جو حضرت اسماعیل کی بیوی نے حضرت ابراہیم کا سر دھلاتے وقت ان کے قدموں کے نیچے دھرا تھا۔ بعض نے کہا ہے مقام ابراہیم وہ پتھر ہے جس پر آپ نے بنائے خانہ کعبہ کے وقت کمرے ہو کر تعمیر کی تھی، یہ پتھر خود بخوبی ضرورت اونچا ہوتا جاتا تھا۔

اسی کے بارے میں صاحب التمیم عمود لانب کہتا ہے:

وَكُلْ طَالِ الْبَنَاءِ ارْتَفَعَا  
بِهِ الْمَقَامُ فِي الْهَوَا وَرَفِعَا  
جَسْ قَدْرَ تَعْبِيرِ بَلَندِ ہوَتِي يَہْ تَعْبِيرِ اسی قَدْرِ بَلَندِ ہوتا جاتا۔

بہر حال یہ آخری قول زیادہ صحیح ہے کیونکہ آیت سے محسوس ہوتا ہے کہ کسی خاص مقام کا تذکرہ کیا جا رہا ہے اور اس کے پاس نماز ادا کرنے کے لیے کہا جا رہا ہے۔ دیسے اگر ہم اس کے لفظی معنی پر غور کریں تو ہر اس مقام کو مقام ابراہیم کہہ سکتے ہیں جہاں کہیں بھی آپ کمرے ہوئے مگر مندرجہ ذیل آتوں پر غور کرنے سے صاف واضح ہو جاتا ہے کہ مقام ابراہیم سے کوئی مخصوص مقام مراد ہے۔

إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وَضَعَ لِلنَّاسِ لَلْلَّهِي بِهِجَّةُ مَبَارَكًا وَهَذِي  
لِلْعَالَمِينَ ۝ فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ۔

پہلاً مگر جو مکہ میں قائم کیا گیا وہ مبارک ہے اور لوگوں کے لیے ہدایت والا ہے۔ اس میں واضح ثانیاں ہیں اور وہاں مقام ابراہیم بھی ہے۔  
نیز یہ آیت بھی ملاحظہ ہو۔

وَاتَّخُذُ وَامْنُ مَقَامَ ابْرَاهِيمَ مَصْلُحًا

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بنا لومقام ابراہیم کو جائے نماز۔

اس امر کی تائید حضرت جابر کی اس حدیث سے بھی ہوتی ہے، ”جب نبی علیہ السلام نے طواف کیا تو حضرت عمرؓ نے دریافت کیا ”کیا یہ ہمارے باپ کا مقام ہے؟“ آپؐ نے فرمایا ”ہاں، حضرت عمرؓ نے پوچھا ”کیا ہم اسے جائے نماز نہ بنا لیں؟“ تو یہ آیت نازل ہوئی ”واللہ عزوجلہ ملکہ مصلیٰ علیہ“۔

ایک روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ مقام کے پاس سے گزرے، حضرت عمرؓ آپؐ کے ساتھ تھے، انہوں نے دریافت کیا ”یا رسول اللہ کیا یہ ہمارے باپ ابراہیمؑ کا مقام نہیں ہے؟“ آپؐ نے فرمایا ”ہاں۔“ حضرت عمرؓ نے دریافت کیا ”کیا ہم اسے مصلیٰ نہ بنا لیں؟“ آپؐ نے فرمایا ”مجھے اس کے باے میں حکم نہیں دیا گیا ہے۔“ مگر سورج غروب نہ ہوا تھا کہ یہ آیت نازل ہوئی۔

بخاری میں حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ حضرت عمر بن خطابؓ نے فرمایا ”میں نے پروردگار کے ساتھ تین باتوں میں موافقت کی یا پروردگار نے میرے ساتھ تین باتوں میں موافقت کی، میں نے رسول اللہ سے عرض کیا تھا کہ کیا ہم مقام ابراہیمؑ کو مصلیٰ نہ بنا لیں تو یہ آیت نازل ہوئی：“  
واللہ عزوجلہ ملکہ مصلیٰ علیہ“۔ (الحدیث)

حضرت جابر سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے رکن کو چوہا۔ پھر آپؐ نے تین بار رمل کیا اور چار بار سادہ طور سے چلے پھر مقام ابراہیمؑ پر آئے اور یہ آیت پڑھی ”واللہ عزوجلہ ملکہ مصلیٰ علیہ“ اور وہاں دور کعت پڑھیں۔

اُن کثیر اپنی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ یہ لکھا ایک بڑی حدیث کا ہے۔ جسے مسلم

نے اپنی صحیح میں حاتم بن اسماعیل سے روایت کیا ہے۔

خلاصہ یہ کہ مقام ابراہیمؐ کے پیچے نماز پڑھی جائے، اس کا سامنا ضروری نہیں ہے کیونکہ مقام ابراہیمؐ ہاتھ بھر کا چھوٹا سا پتھر ہے۔ اس پر ایک شخص بھی نماز نہیں پڑھ سکتا۔

حدیث میں ہے کہ رکن اور مقام جنت کے یاقوت ہیں، اللہ نے ان کے نور کو کم کر دیا ہے ورنہ یہ بڑے منور ہوتے۔ یہ روایت ترمذی، احمد، حاکم اور ابن حبان نے کی ہے۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مجازات سے یہ بات ہے کہ اس پتھر پر آپ کے قدم کے نشان پڑ گئے جو آج تک باقی ہیں، اگرچہ لوگوں کے چھوٹے کی وجہ سے اس کی اصلی بیت میں بہت کچھ تغیری پیدا ہو گیا ہے، اہلی عرب جاہلیت کے دور میں بھی اس بات کا ذکر کرتے تھے۔ چنانچہ حضرت ابوطالب نے اپنے لامیہ قصیدہ میں اس کا ذکر کیا ہے۔

وموطی ابراہیم فی الصخر رطبة علی قدمیه حالیاً غیر نامل

ابراهیم کے نقش قدم پتھر میں پڑ گئے حالانکہ آپ نگئے پاؤں تھے۔ لہذا مقام ابراہیمؐ بھی پتھر ہے اور مجر اسود بھی ہمیشہ سے محترم رہا ہے کوہاڑے اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کے درمیان چار ہزار سال کا فاصلہ ہو گیا ہے۔

عجیب بات یہ ہے کہ اہل مکہ اور اہلی عرب اگرچہ پتھروں کو پوچھتے تھے مگر کبھی کسی نے مجر اسود یا مقام ابراہیمؐ کو نہیں پوچھا اگرچہ ان دونوں کا وہ احترام کرتے چلے آئے ہیں۔

شاید اس میں اللہ تعالیٰ کی یہ حکمت ہو کہ ان کی جاہلیت میں عبادت ہوئی اور اسلام ان کے احترام کو باقی رکھتا تو کافر کہتے کہ دیکھو اسلام بھی شرک سے پاک نہیں ہے۔

اللہ تعالیٰ نے ان دونوں پیغمبروں کو حضرت ابراہیم علیہ السلام کے دور سے آج تک محفوظ کر دیا ہے۔ جس طرح کہ بیت اللہ کو اس کے پوچھے جانے سے ہمیشہ محفوظ رکھا۔

## توصیف مقام

میں یہ سوچا کرتا تھا کہ مقام ابراہیم جو لکڑی کے صندوق میں رکھا ہے جس پر حریکا منتشر پر وہ پڑا ہوا ہے اور چاروں طرف لوہے کی بزرگ سلاخیں ہیں، یہ کوئی اتنا بڑا پتھر ہو گا کہ اُسے چار پانچ آدمی بھی نہ اٹھا سکتے ہوں گے اور میں یہ بھی خیال کیا کرتا تھا کہ آپ کے قدم کا نشان ایسا ہو گا جیسا زمین پر نقش قدم پڑ جاتا ہے گر جب میں نے شعبان ۱۳۶۷ھ میں اس کی زیارت کی تو معاملہ کچھ اور ہی لکھا۔

اس سے پیشتر کہ میں کچھ بیان کروں بعض موئینین کے بیانات دیتا ہوں تاکہ ان کی روشنی میں یہ بات واضح ہو سکے۔

امام ازرقی التوفی ۲۲۳ھ اپنی کتاب اخبار مکہ کی دوسری جلد کے صفحہ ۲۹ پر رقم طراز ہیں ”میں کہتا ہوں کہ مقام ابراہیم کل ایک ہاتھ کا ہے اور مرلان ہے، بالائی حصہ چودہ انگلی چوڑا اور چودہ انگلی لمبا ہے اور نیچے سے بھی اسی قدر ہے، اس کے نیچے اور پر کے دو طوق ہیں، دونوں طوقوں کا درمیانی حصہ بقدر مقام کھلا ہوا ہے۔ سونے کا طوق امیر المؤمنین متکل علی اللہ نے چڑھا دیا۔ اس سے پیشتر مقام کا طول تو انگلی اور عرض میلانی سے انگلی میں متوخ و مکفر مخصوصاً مفت ائمہ ہیں اور ترجمہ

ہیں، دونوں قدموں کے درمیان دو انگل کا فاصلہ ہے۔ نیچ کا حصہ لوگوں کے چھوٹے کی وجہ سے گھس گیا ہے یہ پھر سال کی مرلیع لکڑی میں دھرا ہوا ہے جس کے اردو گرد رنگ چڑھا ہوا ہے، اس پر ایک سال کا صندوق ہے جس کے نیچے دو زنجیریں گلی ہوئی ہیں اور جن میں دو تالے ڈال دیے جاتے ہیں۔“

ابن حمیر الاندلسی لکھتا ہے، وہ ۵۷۸ھ میں حج کرنے آیا تھا۔ یہ مقامِ کریم جو قبہ کے اندر ہے مقامِ ابراہیم ہے یہ پھر چاندی سے ڈھکا ہوا ہے اس کی بلندی تین بالشت اور وسعت دو بالشت ہے، اوپر کا حصہ نیچے کے حصے سے زیادہ وسیع ہے۔ دونوں قدم اور انگلیوں کے نشانات بالکل واضح ہیں۔ اس مقام کے لیے ایک لوہے کا قبہ بنایا گیا ہے جو زہم کے قبیلے کے پاس رکھا ہوا ہے، جب حج کا زمانہ آتا ہے اور لوگوں کی کثرت ہو جاتی ہے تو لکڑی کا قبہ انھا لیا جاتا ہے اور لوہے کا قبہ رکھ دیا جاتا ہے۔“

تقی الفاسی فتحاء العزام میں، قاضی عز الدین بن جماعہ سے روایت کرتے ہوئے لکھتا ہے ”جس زمانے میں میں مکہ میں رہتا تھا ۵۳۷ھ میں تو میں نے مقامِ ابراہیم کا زمین سے بلندی کا اندازہ لگایا تو وہ ۸/۷ ذرائع تھی (ذراع برابر آدھ گز ہوتا ہے) مقام کا اوپر والا حصہ مرلیع ہے اور ۳/۲ ذرائع ہے۔ اس کے اردو گرد چاندی چشمی ہے۔“

شیخ حسین عبداللہ باسلامہ اپنی کتاب تاریخ مسجد حرام کے صفحہ ۱۵۱ پر لکھتے ہیں:

”مقامِ ابراہیم ایک حتم کا نرم پتھر ہے جیسے پانی کے پتھر ہوتے ہیں۔ یہ سخت حتم کا پتھر نہیں ہے، یہ پتھر مرلیع ہے۔ طول، عرض اور بلندی میں پچاس سنتی میٹر ہے۔

اس کے نئے میں حضرت ابراہیم کے دونوں قدموں کے نشان ہیں جو بیضوی مستطیل صورت میں کھدے ہوئے ہیں۔ چونکہ لوگوں نے انہیں کثرت سے چھووا اور زم زم کا پانی بھر بھر کر پیا۔ لہذا اب یہ ایک گڑھے کی صورت میں ہو گئے ہیں، میں نے اپنی آنکھوں سے ۱۳۳۲ھ میں شیخ محمد صالح شہبی کے ساتھ اس مقام کی زیارت کی تو اسے چاندی کے فریم میں دیکھا۔ اس کا رنگ سیاہی، سپیدی اور زردی کے درمیان ہے اور قدموں کے نشان ہیں۔

حافظ ابن حجر عسقلانی، فتح الباری میں امام جوzi سے روایت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”حضرت ابراہیم علیہ السلام کے قدموں کے اثرات بہت ہلکے ہیں اور اب تک موجود ہیں اور اہل مکہ ان کے شناسار ہے ہیں چنانچہ ابو طالب کہتے ہیں: موطن ابراهیم فی الصخر رطبة علی قلمبہ حافیہ غیرنا علی پتھر میں ابراہیم کے قدم کے نشان ہیں جبکہ آپ نگئے پاؤں بغیر جو تکے تھے۔“

ابن وہب کے موطا میں یوس بن شہاب بن انس سے روایت ہے کہ میں نے مقامِ ابراہیمؐ کو دیکھا اس پر آپ کی الگیوں اور تکوں کے نشانات تھے مگر لوگوں کے چھونے سے مٹے ہو گئے ہیں۔“

طبری نے اپنی تفسیر میں حضرت قاؤدہ سے روایت کرتے ہوئے لکھا ہے: ”آیت واللحدوا من مقام ابراہیم مصلیٰ علیہ وآلہ وسیدہ نے میں لوگوں کو حکم دیا گیا کہ وہ اس کے پاس نماز پڑھیں اس کے چھپونے کا حکم نہیں دیا گیا جن لوگوں نے آپ کی محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ایڈی اور الگلیوں کے نشانات دیکھے ہیں انہوں نے بیان کیا ہے کہ لوگوں کے چھوٹے سے نشانات مٹ گئے ہیں۔“

ہم نے تمام موئیں کے اقوال بغیر کسی اضانہ و تشریع کے درج کر دیے ہیں۔

اب ہم کہتے ہیں:

”جب ہم نے یہ کتاب لکھنی چاہی تو ہمیں تمنا ہوئی کہ پھر خود مقام ابراہیمؐ کو دیکھیں لہذا ولی عہد بہادر سے ہم نے اس مجرہ کے کھولنے کی درخواست کی انہوں نے منظور فرمائی اور ہم نے طمیان سے زیارت کی جس کا حال درج ذیل ہے:

۲۷ شعبان بروز اتوار ۱۳۶۷ھ میں خادم کعبہ شیخ عبداللہ اپنے فرزند شیخ عبدالعزیز کے ساتھ خانہ کعبہ کے دھونے کے لیے آئے پہلے ہم خانہ کعبہ میں داخل ہوئے اور اسے زمزم اور عطر کے پانی سے دھویا۔ ہمارے ساتھ شیخ ہاشم، شیخ عمر اور شیخ صالح وغیرہ تھے۔

یہاں سے فراغت پانے کے بعد میں محمد طاہر اکردوی مؤلف کتاب اس صندوق کے اندر داخل ہوا جس کے اندر مقام ابراہیمؐ وھرا ہے تاکہ اچھی طرح مقام ابراہیمؐ کو دیکھوں، کوئی ڈیڑھ گھنٹہ تک میں اس صندوق کے اندر رہا، مقام ابراہیمؐ ہماری آنکھوں کے سامنے تھا اور شیخ عمر میرے برابر بیٹھے تھے تاکہ میری مدد کریں۔ وہ صندوق کی تنگی کی وجہ سے میرے برابر بیٹھے گئے اور بقیہ حضرات ہمارے سامنے بیٹھے ہوئے ہماری تحقیقات کو بغور دیکھ رہے تھے۔

میں نے مقام ابراہیمؐ کو ایک پید سنگ مرمر کے پتھر پر کھڑا پایا یہ پتھر مقام ابراہیمؐ کے طول و عرض کے برابر تھا۔ اس کی بلندی تیرہ سنتی میتر تھی۔ اس پتھر پر محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مقام ابراہیم چاندی کے ذریعہ ثبت ہے کہ اس کو ہلایا نہیں جا سکتا۔ پھر یہ پتھر ایک اور سپید سنگ مرمر کے پتھر کے اندر نصب ہے جو ہر طرف سے ایک میٹر لمبا چوڑا ہے اور زمین سے چھتیں سنتی میٹر بلند ہے۔ اس پتھر کے اردو گرد لکڑی کا صندوق ہے جو حرم کی صورت میں ہے اور قد آدم بلند ہے۔ اس میں سوائے ایک چھوٹے سے دروازے، جس سے مقام دکھائی دیتا ہے، کوئی روشنداں نہیں، اس صندوق پر ہر طرف چاندی چشمی ہے اور اس کے مشرقی جانب یہ عبارت لکھی ہے:

بسم الله الرحمن الرحيم ۰۵ اَنَّ اَوَّلَ بَيْتٍ وَضَعَ لِلنَّاسِ لِلَّذِي

بِسَكَةٍ مَبَارَكَةٍ وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ، فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَقَامُ اَبْرَاهِيمَ

وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجَّةُ الْبَيْتِ مِنْ اسْتِطَاعَ

الْيَهُ سَبِيلًا۔

شروع کرتا ہوں اللہ کے نام سے اور اسی سے ہدایت ملتی ہے۔ بے شک سب سے پہلاً گھر جو لوگوں کے لیے بنایا گیا کہ میں ہے جو مبارک ہے اور لوگوں کے لیے باعث ہدایت ہے، اس میں واضح نشانیاں ہیں، وہاں مقام ابراہیم ہے جو اس میں داخل ہو گا مامون ہو گا اور لوگوں پر اللہ کے لیے حج کرنا ضروری ہے بشرطیکہ وہ راستہ کی قدرت رکھتے ہوں۔

کتبہ الحافظ اسماعیل الزہدی ادنوری خوجہ کتبہ عام الف

و مائین و نیمان و عشرين۔

حافظ اسماعیل زہادنوری خوجہ نے ۱۲۲۸ھ میں لکھا۔

باہر سے صندوق پر چاندی چھپی ہے اور اس پر یہ عبارت لکھی ہے:  
 ”صاحب خیرات و حنات سلطان برو بحر قاتح حرمیں غازی سلطان محمود خاں  
 ابن عبدالحیم خاں ۱۴۲۸ھ“

اس عبارت سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اس صندوق پر چاندی مذکورہ بالا بادشاہ نے چھپائی، اندر سے یہ صندوق معمولی ہے نہ اس پر کچھ لکھا ہے نہ نقش و نگار ہیں۔ یہ صندوق چاروں طرف سے زمین تک حریر کے غلاف سے ڈھکا ہوا ہے جس پر کچھ قرآنی آیات لکھی ہیں۔ یہ آیتیں ۱۴۲۸ھ میں لکھی تھیں اور مکہ کے دارالکسوہ میں یہ غلاف بنا گیا تھا۔ جب سے اب تک یہ غلاف بحالہ باقی ہے۔ اس کا رنگ وغیرہ نہیں بدلتا۔ پھر اس صندوق کے اردوگرد چاروں طرف لوہے کا جنگلہ ہے جس پر بزر رنگ پھرا ہوا ہے۔

مقام ابراہیم کا رنگ زردی اور سُرخی کے درمیان ہے، مگر سپید رنگ سے زیادہ قریب ہے اور کمزور سے کمزور آدمی بھی اسے اٹھا سکتا ہے۔

اس پتھر کی بلندی میں سنٹی میٹر ہے اور بالائی تین مطلعوں کا طول چھتیں سنٹی میٹر اور چوتھے ضلع کا طول اڑتیں سنٹی میٹر ہے۔ گویا کل بلندی ایک سو چھیالیں سنٹی میٹر ہے۔ نیچے کا حصہ اور کے حصہ سے زیادہ وسیع ہے اس کا پورا محيط ایک سو چھیالیں سنٹی میٹر ہے۔

اس متبرک پتھر میں حضرت ابراہیم خلیل اللہ کے قدم اس پتھر کی نصف بلندی تک دھنے گئے تھے کیونکہ ایک قدم کی مگر ابی دس سنٹی میٹر ہے اور دوسرے کی نو سنٹی میٹر ہے۔ الگیوں کے نشانات ہم نے نہیں دیکھے کیونکہ الگیوں کے نشانات لوگوں

کے چھونے اور امتدادِ زمانہ سے مت گئے ہیں۔ البتہ ایڑیوں کے نشانات بہت غور سے دیکھنے سے معلوم ہوتے ہیں۔

دونوں قدموں کا طول ستائیں سنتی میٹر ہے اور عرض چودہ سنتی میٹر ہے، دونوں قدموں کے درمیان ایک سنتی میٹر کا فاصلہ ہے۔ یہ فاصلہ بھی لوگوں کے چھونے کی وجہ سے بہت باریک پڑ گیا ہے، اسی طرح دونوں قدموں کا طول اور عرض لوگوں کے چھونے کی وجہ سے بڑھ گیا ہے۔ گوقدم شریف پر چار ہزار سال کا عرصہ گذر چکا ہے مگر پھر بھی نشانات قدم باقی ہیں اور انشاء اللہ قیامت تک اسی طرح باقی رہیں گے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

فِيهِ آیاتٍ بِیَنَاتٍ مَقَامٌ اَبْرَاهِیْمَ ط

اس میں واضح نشانیاں ہیں، مقامِ ابراہیم ہے۔

حکام کا پورا پتھر خالص چاندی سے مڑھا ہوا ہے۔ لہذا پتھر کی اصلیت صرف قدموں کے نشان اور ان کے اطراف سے ظاہر ہوتی ہے۔ دونوں قدموں کا باطنی حصہ براہر نہیں ہے بلکہ دونوں کے اندر کچھ ابھار ہیں، دونوں قدموں کے اردوگرد چاندی کے اوپر، خط مٹکت میں نہایت واضح طور پر آئیے الکری لکھی ہے، اور خط مٹکت میں چاروں طرف یہ آئیں بھی لکھی ہیں:

ان ابراہیم کان اُمَّةٍ قَاتَ اللَّهُ حِنْفًا وَلِمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ

شَاكِرًا لَا نَعْمَهُ اجْتِبَاهُ وَهَدَاهُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ. وَآتِيَاهُ فِي

الْدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمَنِ الصَّالِحِينَ ط

”ابراهیم اللہ کا مخلص خشوع و خضوع والا بندہ تھا۔ وہ مشرکین سے نہ تھا،

اللہ کی نعمتوں کا شکر گزار تھا۔ اس نے اسے چنا اور سیدھی راہ کی ہدایت دی۔ ہم نے اسے دُنیا میں نیکی دی اور وہ آخرت میں نیک بندوں سے ہے۔

پھر اس کے بعد یہ عبادت لکھی ہے:

”سطح قدم شریف کی تجدید صرف اللہ تعالیٰ کی رضا مندی اور اس کے دوست کی محبت کی خاطر بحکم مولانا سلطان مصطفیٰ خان بن سلطان محمد خان دام عزہ ولصہ ۱۱۱۳ھ میں ہوئی۔“

چاندی پر کچھ نقش دنگار بھی ہیں مگر چاندی کا وہ حصہ جو قدموں کے نیچے ہے اس پر نہ نقش ہیں نہ کچھ لکھت ہے۔

چونکہ پورا مقام ابراہیم چاندی سے مڑھا ہوا ہے اور بڑی مضبوطی کے ساتھ گڑا ہوا ہے کہ اسے ہلایا بھی نہیں جا سکتا اس لیے ہم نہیں کہہ سکتے کہ اس میں کس مقام پر ٹوٹ پھوٹ یا جوڑ وغیرہ ہیں۔

خدا کا شکر ہے کہ اس نے سلاطین اسلام کو اس مقدس یادگار کی حفاظت کی توفیق دی اور یہ مقدس یادگار عرب کے سپرد کی جس پر عرب ہتنا بھی چاہے فخر کر سکتا ہے۔

ہم نے جو حضرت ابراہیم کے قدموں کو دیکھ کر اندازہ لگایا ہے وہ یہ ہے کہ آپ کا قدم آج کل کے میانے قد انسان کا ساتھا۔ نہ آپ زیادہ لمبے تھے نہ چھوٹے، اسی لیے کہا جاتا ہے کہ حضرت محمد ﷺ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مشابہ تھے۔

بخاری کے باب ”ابتدائے پیدائش“ میں جو آپ نے حضرت موسیٰ اور حضرت

ابراہیمؐ کی توصیف کی ہے:

فرماتے ہیں ”میں نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو دیکھا، میں آپ کی اولاد میں آپ سے سب سے زیادہ مشاپہ ہوں۔“

دوسری حدیث میں یہ الفاظ ہیں:

”میں اولاد ابراہیمؐ میں اُن سے بہت زیادہ مشاپہ ہوں۔“

ایک اور حدیث میں ہے:

”حضرت ابراہیم علیہ السلام کو دیکھنا ہو تو مجھے دیکھ لو۔“

بعض علماء نے ذکر کیا ہے کہ ”ہمارے نبی کے قدم مبارک ابراہیم خلیل اللہ کے قدم کے مشاپہ ہیں۔ اسی کی طرف صاحب عمود النسب نے اشارہ کرتے ہوئے کہا ہے:

|                                                       |                                                 |
|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| وَكَلِمَاتُ الْمَطَالِ الْبَنَاءِ اَدْنَفَعَا         | بِهِ الْمَقَامَ فِي الْهُوَى وَرَفَعَا          |
| بِتْنِي تَبَرِّ بَلَدَ هَوَنَ مَكِنِي                 | مَقَامَ بَهِي بَلَدَ هَوَنَ مَكِنِي حَتَّى كَرَ |
| بِهِ الْقَوَاعِدِ وَفِيْهِ الْقَدِيمِ                 | تَشَبِّهَا لِلْهَاشِي قَدِيمِ                   |
| بَنِيَادِينَ بَلَدَ هَوَنَكِنِي اَورَ دَهَانَ قَدِيمَ | جُو نَبِيَ هَاشِي کے قدم کے مشاپہ ہے            |

## مقام کا مقام

علماء کا اس بارے میں اختلاف ہے کہ مقام ابراہیم کا اصلی مقام کونسا ہے یعنی نے اپنی سنن میں حضرت عائشہؓ سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ اور حضرت ابو بکرؓ کے دور میں مقام بیت اللہ کے پاس دھرا تھا، حضرت عمرؓ نے اسے یہاں سے بٹا دیا۔ محب طبری نے حضرت امام مالک سے اپنی کتاب مدونہ میں نقل کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا:

کہ ”مقامِ ابراہیم“ زمانہ ابراہیمؑ میں اُسی جگہ دھرا تھا جہاں اب ہے، دورِ جاہلیت میں لوگوں نے اُسے خانہ کعبہ سے ملا کر رکھ دیا کہ کہیں سیلاں میں بہ نہ جائے۔ رسول اللہ اور عہد ابی بکر میں وہ یہیں رکھا تھا۔ جب حضرت عمرؓ خلیفہ بنے تو انہوں نے اُسے اس کے اصلی مقام پر پہنچا دیا۔

امام ازرقی نے ابن ابی ملیکہ سے روایت کی ہے کہ آج کل جس جگہ مقام دھرا ہے وہی جاہلیت میں اس کا مقام تھا، نبی علیہ السلام اور حضرت ابو بکرؓ کے دور میں بھی وہ اسی جگہ رہا حتیٰ کہ خلافت عمرؓ میں سیلاں اسے بہا کر لے گیا اور خانہ کعبہ کے محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

سامنے حضرت عمرؓ نے اُسے صحابہ کے سامنے اس کے اصلی مقام پر رکھ دیا۔

بخاری اپنی کتاب میnak اکرم میں لکھتا ہے ”امام نووی سے روایت ہے کہ مقام ابراہیم جس جگہ آج کل ہے اسی جگہ دو رجالتیں تھا، رسول اللہ کے دور میں بھی اور اس کے بعد بھی اسی جگہ رہا، کبھی یہاں سے نہیں ہٹا البتہ حضرت عمرؓ کے دور میں سیلا ب آیا تھا تو یہاں سے ہٹ گیا تھا۔ آپ نے اس کی اصلی جگہ پر رکھ دیا اور وہ اب تک اپنی اسی اصلی جگہ پر ہے جہاں کہ تھا۔“

حافظ ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری میں لکھا ہے ”مقام ابراہیم“، حضرت ابراہیم کے عہد سے حضرت عمرؓ کے دور تک خانہ کعبہ کے متصل تھا حتیٰ کہ حضرت عمرؓ نے اُسے اس مقام پر رکھ دیا جہاں کہ آج کل ہے۔ ابن ابی حاتم سے روایت ہے کہ مقام ابراہیم خانہ کعبہ کے پاس تھا۔ حضرت عمرؓ نے اسے ہٹا دیا، سیلا ب آیا تو بھا لے گیا۔ آپ نے پھر اسی جگہ رکھ دیا۔ سفیان کہتے ہیں مجھے معلوم نہیں کہ وہ بیت اللہ کے بالکل متصل دھرا تھا یا اس سے علیحدہ تھا۔“

حافظ ابن حجر کہتے ہیں کہ حضرت عمرؓ کے اس فعل پر کسی نے اعتراض نہیں کیا۔ لہذا اس پر گویا اجماع ہو گیا، حضرت عمرؓ نے یہ دیکھا کہ کعبہ کے متصل مقام کے دھرے رہنے سے طواف کرنے والوں کو تکلیف ہو گی۔ لہذا آپ نے اسے وہاں سے ہٹا دیا۔ آپ علی نے تو اُسے مصلیٰ بنانے کی طرف اشارہ کیا تھا۔

حافظ عمار الدین ابن کثیر اس آیت کی تفسیر واذ علنا الیت مثابۃ للناس و آمنا کے بارے میں لکھتے ہیں ”مقام ابراہیم خانہ کعبہ کے بالکل متصل تھا اور آج کل وہ جو کے قریب رکھا ہے، حضرت ابراہیم جب تعمیر سے فارغ ہو گئے تو آپ نے اُسے

یہاں چھوڑ دیا تھا یا دیوارِ خانہ کعبہ سے ملا کر رکھ دیا تھا۔ امیر المؤمنین عمر بن الخطابؓ نے اُسے ہٹا دیا جن کے اتباع کا ہمیں حکم دیا گیا ہے اور جن کی مرضی کے مطابق اس سلسلہ میں وحی کا نزول ہوا تھا۔

ابن کثیر اپنی تفسیر میں ان اللہ یا مرسوم کم ان تزویڈا الامانات کی تشریع میں لکھتے ہیں ”جب رسول اللہ نے مکہ فتح کیا اور عثمان بن ابی الفتح سے خانہ کعبہ کی کنجی لی اور خانہ کعبہ کا دروازہ کھولا تو بتوں کے ساتھ مقام ابراہیمؑ کو بھی باہر رکھ دیا تو کعبہ کے برابر رکھ دیا اور فرمایا ”اے لاگو یہ قبلہ ہے۔“ یہ پوری روایت تفصیل کے ساتھ دوسری جلد کے ۲۹۲ صفحہ پر ہے۔ ہم نے مختصر ادرج کی ہے۔

عمری نے مسائل الابصار میں لکھا ہے:

”مقام ابراہیم۔ خلوق (غارِ کعبہ) کے پاس تھا، رسول اللہ نے طواف سے فارغ ہو کر یہاں نماز پڑھی تھی اور اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل کی تھی:  
وَاتَّخُذُو مَنْ مَقَامَ ابْرَاهِيمَ مَصْلُّى۔

پھر رسول اللہؐ نے اس مقام پر رکھ دیا جہاں وہ آج کل ہے یعنی خانہ کعبہ سے میں ہاتھ کے فاصلہ پر۔“

ابن سرaque نے روایت کی ہے کہ ”باپ کعبہ اور مصلائے ابراہیمؑ کے درمیان نو ہاتھ کا فاصلہ تھا، رسول اللہؐ نے طواف سے فارغ ہونے کے بعد یہاں نماز پڑھی اور آیت و اندھلو امن مقام ابراہیمؑ مصلی نازل ہوئی، پھر رسول اللہؐ نے اس مقام پر اُسے رکھ دیا جہاں وہ اب ہے یعنی میں ہاتھ کے فاصلہ پر تاکہ طواف کرنے والوں کو دشواری نہ ہو، حضرت عمرؓ کے دورِ خلافت میں سیلاپ اس پتھر کو مکہ کے زیریں محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

علاقہ کی طرف لے گیا تو حضرت عمرؓ سے اٹھا لائے اور اسی مقام پر رکھ دیا جہاں  
رسول اللہ نے رکھا تھا۔ (تاریخ عمارت مسجد حرام)

## مقام کے بارے میں صحیح قول

ہم نے مذکورہ بالا اقوال بغیر کسی حاشیہ و شرح کے نقل کر دیے اب ہم اپنی رائے کا اظہار کرتے ہیں۔

حدود حرم کے گذشتہ بیان کو ملحوظ خاطر رکھتے ہوئے ان امور پر غور کیجئے کہ بیت اللہ کی جگہ پہلے ایک بلند ٹیلہ تھا جہاں ریت اور کنکریاں تھیں اور حضرت ابراہیم نے بیت اللہ کو گئے چونے سے نہیں بنایا تھا نہ اس پر چھٹت ڈالی تھی اور یہ کہ دورِ جاہلیت میں لوگ خانہ کعبہ کے سامنے میں بیٹھا کرتے تھے اور یہ کہ مسجد حرام چھوٹی سی تھی اور اس کے ارد گرد کوئی چار دیواری نہ تھی حتیٰ کہ حضرت عمرؓ نے ایک چھوٹی سی دیوار بنائی اور اس میں توسعہ کی۔

ان باتوں پر غور کرنے سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ صحیح بات وہ ہے جو یہیقی نے اپنی سنن میں ذکر کی ہے کہ رسول اللہ اور ابو بکرؓ کے زمانے میں مقام، خانہ کعبہ کے پاس وھر ا تھا۔ حضرت عمرؓ نے اسے یہاں سے اٹھوا دیا۔ اسی طرح ابن ججر المقلانی کہتا ہے کہ مقام، دورِ ابراہیمؓ میں خانہ کعبہ کے متصل تھا حتیٰ کہ حضرت عمرؓ نے اسے یہاں سے ہٹوا دیا۔ یہی بات ابن کثیر نے بیان کی ہے کہ مقام، خانہ کعبہ کے پاس محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

تھا حضرت عمرؓ نے اسے ہٹا دیا۔

ابن کثیر کا بیان بہت واضح ہے بالخصوص ابن مردویہ کا یہ قول، کہ مقامِ ابراہیم، کعبہ کے اندر تھا۔ رسول اللہ نے نکال کر دیا اور کعبہ کے پاس رکھ دیا۔

ہم ان ہی چاروں اقوال کو ترجیح دیتے ہیں کیونکہ یہ بات قرین عقل ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے تغیر کے بعد یہ پتھر دیوار کے قریب ہی ڈال دیا ہو گا نہ یہ کہ اسے ڈور پھینک دیا ہو گا، پھر یہ کہ یہ پتھر جنت کے یاقوتوں میں سے تھا اور خاتم النبیین کی امت کا اسے قبلہ بننا تھا۔

اس کی تائید تانج از رقی کی جلد دوم کے اس بیان سے ہوتی ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے مقام پر کھڑے ہو کر اعلان کیا ”اے لوگو! اس گھر کی طرف جو کے لیے آؤ۔“ جب آپ اس اعلان سے فارغ ہو گئے تو مقام کے بارے میں حکم دیا کہ اسے نماز کے لیے قبلہ بنایا جائے، ان کے بعد حضرت اسماعیلؑ بھی اسی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تھے۔

اس بات پر غور کرنے سے اچھی طرح واضح ہو جاتا ہے کہ آپ نے مقام کو خانہ کعبہ کے پاس ہی رکھایا ہو گا۔ کئی گز ڈور اسے نہ پھینکا ہو گا۔ دور جاہلیت میں بھی سیلاں کے خوف سے اسے کعبہ کی دیوار سے ملا کر رکھ دیا گیا تھا۔

اب بخاری کی روایت پر غور کرنے سے یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اہلی جاہلیت نے اسے کیوں خانہ کعبہ سے ڈور رکھا اور اگر یہ روایت صحیح مان لی جائے تو اس کا یہ مطلب ہو گا کہ انہوں نے اس پتھر کو قابلِ احترام نہیں سمجھا بلکہ اپنے گھروں کے دروازے کے پاس پھینک دیا۔ وہ ایسا کیسے کر سکتے ہیں جبکہ انہیں معلوم تھا کہ یہ پتھر

حضرت ابراہیمؐ کی یادگار ہے۔

اسلام نے اس پتھر کے احترام کو اور زیادہ کر دیا۔ اگرچہ مجر اسود زیادہ محترم ہے کیونکہ وہ نبیین اللہ ہے اور جیسا کہ حدیث میں آیا ہے، قیامت کے دن وہ نے گا اور دیکھے گا اور جہنوں نے اسے چوما ہے ان کی گواہی دے گا۔ یہچہے گذر چکا ہے کہ مجر اسود بھی جنت کا یا قوت ہے۔

مجر اسود اور مقام سب سے پرانے دینی مقدس پتھر ہیں۔ ان پر ہزاروں سال گذر چکے ہیں اور انشاء اللہ قیامت تک وہ اسی طرح محترم رہیں گے۔

ازرقی نے حضرت عائشہؓ کی روایت درج کی ہے کہ رسول اللہؐ نے فرمایا: ”مجر اسود کو اکثر بوسہ دیا کرو کیونکہ وہ زمانہ آنے والا ہے کہ تم لوگ ایک شب طواف کرتے ہوئے ہوں گے اور وہ غائب ہو جائے گا، اللہ تعالیٰ جنت کی کوئی بھی چیز زمین پر نہیں چھوڑے گا حتیٰ کہ اسے قیامت کے آنے سے پہلے اٹھانہ لے۔“

ازرقی نے عبد اللہ بن عمرو بن العاص کی روایت درج کی ہے کہ رسول اللہؐ نے فرمایا: ”قیامت سے قبل اللہ تعالیٰ قرآن کو لوگوں کے سینوں سے اٹھا لے گا اور مجر اسود کو بھی اٹھا لے گا۔“

## مقامِ ابراہیمؐ کا موجودہ مقام

مقامِ ابراہیمؐ کو موجودہ مقام پر رکھتے والے حضرت عمر بن الخطابؓ ہیں۔

ان کی خلافت کے زمانہ میں وہ سیلا ب آیا تھا جو اتم نہیں کی سیلا ب کے نام سے مشہور ہے یہ واقعہ ۷۱ھ کا ہے، سیلا ب، مسجد حرام میں داخل ہو گیا اور مقام کو بھا کر لے گیا۔ جب پانی خلک ہو گیا تو لوگوں نے اُسے کہ کے زیرین علاقہ میں پایا۔ لوگ اُسے آٹھا کر لائے اور خانہ کعبہ کے سامنے لگا دیا اور اس کے پردوں سے اُسے باندھ دیا۔ اس وقت حضرت عمرؓ مدینہ میں تھے۔

آپؐ کو پہاڑلا تو گمرا گئے اور فوراً وہاں سے روانہ ہوئے۔ اسی سال رمضان کے مہینہ میں عمرہ کی حالت میں آپؐ مکہ میں داخل ہوئے، جب مسجد حرام میں داخل ہوئے تو مجرمیں کھڑے ہو کر آپؐ نے فرمایا "میں خدا کی قسم دیتا ہوں اس شخص کو جسے اس مقام کا کچھ علم ہو کہ وہ مجھے اس کا اصلی مقام بتائے" یہ سن کر مطلب بن دوختہ آکھی آگے بڑھے اور عرض کی "امیر المؤمنین! مجھے اس کا پورا علم ہے۔ مجھے یہ خطرہ لائق ہوا تھا کہ اس مقام کے ساتھ کوئی ایسا ہی واقعہ پیش آئے گا لہذا میں نے اس کے مقام کی سمجھ پیائش کر لی تھی اور وہ پیائش میرے گھر میں دھری ہے۔"

حضرت عمرؓ نے فرمایا ”میرے پاس بیٹھ جاؤ اور وہ ناپ اپنے گھر سے منگاؤ۔“ چنانچہ وہ رشی منگائی گئی۔ آپ نے اسے دراز کیا تو موجود مقام تک پہنچی، پھر لوگوں سے مشورہ کیا اور دریافت کیا تو انہوں نے کہا ”ہاں یہی اس کا صحیح مقام ہے۔“ جب آپ کو اس کا پورا پورا یقین ہو گیا تو اسے موجود مقام پر رکھ دیا۔ (دیکھو تاریخ ازرتی۔ ہم نے یہ بیان مختصر ایسا ہے)

اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ ایم نہشل کے سیلاپ سے پہلے مقام ابراہیمؓ اسی موجودہ مقام پر تھا اور حضرت عمرؓ نے اسے اس کے اصلی مقام پر دھرا ہے۔ یہ بات ابن ابی ملیکہ، العری اور ابن سرaque کے قول کے مطابق ہے، جنہیں ہم پہلے درج کر چکے ہیں۔

اگر بالفرض حال سیلاپ سے قبل یہ مقام، موجود مقام پر نہ تھا تب بھی چونکہ حضرت عمرؓ نے بمشورہ صحابہ اُسے یہاں رکھا ہے، لہذا ہمیں ان کا ابیاع کرنا چاہیے اور ان کے طریقہ کار کو درست سمجھنا چاہیے۔

اگر حضرت عمرؓ نے طواف کرنے والوں کی سہولت کی بنا پر مقام کو یہاں تک ہٹایا جیسا کہ ابن حجر عسقلانی کہتا ہے، تب بھی ہم کہیں گے کہ حضرت عمرؓ نے اس کے صحیح مقام ہی پر اسے دھرا ہے اور یہ آپ کی کرامت ہے کہ اسے اس کے صحیح مقام پر رکھ دیا۔ اگر آج یہ مقام خانہ کعبہ کے پاس ہوتا تو بتائیے لوگ کیسے طواف کرتے اور کیسے نماز پڑھتے۔

اگر حضرت عمرؓ ہمارے دور میں زندہ ہوتے اور حاجیوں کی اس قدر کثرت

دیکھتے تو ضرر و رأس مقام کو یہاں سے بھی نہیں ملنے سے محفوظ رکھا دیتے۔ مفت اللہ اعلیٰ مکتبہ

حقیقت یہ ہے کہ حضرت عمرؓ کے فضائل کا شمار نہیں کیا جا سکتا۔ اس فحص کے فضائل کا کون احاطہ کر سکتا ہے جس کی رائے کے مطابق قرآن نازل ہوتا ہو حتیٰ کہ اس مقام کے باے میں بھی آپؐ کی رائے کے مطابق وحی نازل ہوئی۔ آپؐ کے لیے رسول اللہ کی یہی حدیث بہت کافی ہے کہ فرمایا ”ہر قوم میں مجدد ہوتے ہیں میری امت میں عمرؓ مجدد ہیں۔“ ایک اور ارشاد ہے ”اللہ نے حق کو عمرؓ کی زبان اور اس کے دل پر جاری کر دیا ہے۔“

اللہ تعالیٰ حضرت عمرؓ کو جزاۓ خیر دے۔

اضافه عمر

جب حضرت عمر مقام کے معاملہ سے فارغ ہو گئے تو آپ نے دیکھا کہ کثرت حاج کی وجہ سے مسجد حرام نجف ہو گئی ہے۔ لہذا آپ نے آس پاس کے گھر خرید کر مسجد میں شامل کر دیے اور اس کے ارد گرد ایک دیوار قد آدم تے کم بنا دی اور آنے جانے کے لیے دروازے بنا دیے مگر چھت نہ ڈالی، چھت حضرت عبد اللہ بن زیبر نے ڈالی جبکہ آپ نے اس میں اضافہ کرایا، پہاں ہیں پوری چھت ڈلواں تھی یا تھوڑی؟ پھر عبد الملک بن مروان نے اس کی دیواریں بلند کرائیں اور خوبصورت عمارت بنوائی مگر کسی قسم کا اضافہ نہیں کیا۔ (مزید تفصیلات کے لیے تاریخ کی کتابیں دیکھیے) حضرت عمر سب سے پہلے آدمی ہیں جنہوں نے مسجد حرام میں اضافہ کیا، سب سے پہلے آپ ہی نے مسجد کی چار دیواری بنوائی اور سب سے پہلے سیلاپ کی رکاوٹ کے لیے آپ ہی نے بند بند ہوا یا، عنقریب ہم اس کی تفصیل کریں گے۔ سب سے پہلے مقام ابراہیم نو اس کے اصلی مقام پر رکھنے کے بعد آپ نے اس کے پیچے نماز پڑھی، امام سیوطی نے اسی طرح بیان کیا ہے، سب سے پہلے مسجد حرام کی زمین پر کنکریاں ڈلواں ہیں، مگر سب سے پہلے مسجد نبوی میں کنکریاں ڈلواں تھیں۔ محکم دلائل سے مزین متنتوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مقت آن لائن مکتبہ

حضرت ابن عزؑ سے روایت ہے کہ ”ایک رات سخت بارش ہوئی، ہم صحیح کی نماز کے لیے لکھلے لہذا لوگ اپنی اپنی چاروں میں کنکریاں اٹھا کر لائے اور اپنی اپنی جگہ پر بچھا کر نماز پڑھنے لگے، رسول اللہ نے جو یہ دیکھا تو فرمایا ”واہ کیا اچھا فرش ہے۔“ پھر حضرت عمر بن الخطابؓ نے اپنے دورِ خلافت میں وادی عقیق سے نگریزے منگلو کر مسجد نبوی میں فرش کرایا۔

کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے توسعہ کرتے وقت سب سے پہلے مسجد میں سائبان بنائے۔ تاریخ المسجد الحرام کا مصنف، ابن فہد کی کتاب اتحاف الورثی سے لقلم کرتے ہوئے کہتا ہے کہ ”۸۳۰ھ میں لوگوں نے مسجد حرام کو نیل سے جتوایا پھر اس میں کنکریاں ڈالیں۔“

بخاری، علامہ مرشدی سے روایت کرتا ہے کہ مسجد حرام کے چاروں راستے میں اس فرش کے جو مقام خنی کے پیچے ہے اور جو اس کے دونوں جانب منبر کے سامنے ہے یہ سب کے سب فرش نئے بنائے گئے ہیں جبکہ مطاف میں سنگ مرمر کا فرش کیا گیا یہ واقعہ ۱۰۰۳ھ کا ہے۔

لوگ مطاف میں سے جو پتھر وغیرہ اکھاڑتے تھے۔ انہیں ان مقامات پر ڈالتے جاتے تھے۔

تمثیل المرام میں مذکور ہے کہ لوگوں نے راستے بنائے اور باب الصفا والی راہ میں اضافہ کیا۔ باب علیؓ کی راہ بنائی گئی، حرم کے بعض ستونوں کو درست کیا گیا، باب الزیادہ کے پاس چبوترہ بنایا اور اس کے اوپر فرش بنایا۔ یہ سب کام سلطان عبدالجید خان کے حکم سے ۷۰۵ھ میں ہوئے۔

## ایک لطیفہ

ایک شخص نے عمر بن القیس سے دریافت کیا کہ ”حرم میں سجدہ کی حالت میں جو نگریز سے پیشائی، موزوں اور کپڑوں کو لگ جاتے ہیں ان کا کیا حکم ہے؟“ آپ نے فرمایا کہ ”انہیں جہاڑ دینا چاہیے۔“ وہ شخص بولا ”سنا ہے کہ جب تک وہ سگ ریزے حرم میں نہ لوٹائے جائیں چیختے رہتے ہیں۔“ آپ نے فرمایا ”تو انہیں چیختے چیختے ان کا حل پھٹ جائے۔“ وہ شخص بولا ”سبحان اللہ! نگریزوں کے بھی کہیں حل ہوتا ہے۔“ آپ نے فرمایا ”تو پھر کیسے چیختے ہیں؟“

## سید عمر

حضرت عمرؓ نے دیکھا کہ مسجد حرام اور اس کے ارد گرد کے علاقوں میں سیلاں آتارہتا ہے لہذا کسی طرح پانی کی راہ کو روکنا چاہیے تو آپؐ نے معا کی جانب یعنی کہ کے بالائی حصے میں ایک بند باندھا اور اسے بڑے بڑے پھرول اور مٹی اور سگریزوں سے بنایا، اس کے بعد جیسا کہ ابوالولید نے اپنے دادا سے روایت کی ہے۔ پانی اس پر نہ چڑھ سکا۔

۲۰۲ھ میں سیلاں ابن حظله آیا اور اس سد کے کچھ پتھر ہٹ گئے تو بڑی بڑی چٹانیں نظر آئیں، دیکھنے والوں نے بیان کیا ہے کہ ہم نے اتنی بڑی بڑی چٹانیں نہیں دیکھیں۔ یہ سیلاں مامون الرشید کے دور میں آیا جبکہ مکہ کا گورنر یزید بن محمد بن حظله الحنفی تھا۔ لہذا اسے سیلاں ابن حظله کہنے لگے۔ اس سیلاں کا پانی خانہ کعبہ کے چاروں طرف آگیا تھا۔ اور رکن سے گز بھر کے فاصلے تک پہنچ گیا تھا۔

## حجر اسود کا فریم

سب سے پہلے حضرت عبد اللہ بن زبیر نے حجر اسود پر چاندی چڑھوائی، وجبہ یہ تھی کہ خانہ کعبہ میں آگ لگنی تھی، جس سے رکن اسود بھی جل گیا تھا اور پھر کرتین ٹکڑے ہو گیا تھا، لہذا آپ نے اسے چاندی سے بندھوادیا۔

ابو عون نے اپنے باپ سے روایت کی ہے کہ میں نے دیکھا حجر اسود پھٹ گیا ہے اور جلنے کی وجہ سے سیاہ پڑ گیا ہے مگر اس کے داخلی حصہ کو دیکھو تو اب تک چاندی کی طرح چلتا ہے۔

ابن جریج نے بیان کیا ہے کہ جن لوگوں نے حجر اسود کو پورا دیکھا تھا میں نے اُن سے سنا ہے کہ اُن میں سے بعض لوگوں نے تو یہ کہا کہ جو حصہ حجر اسود کا دیوار خانہ کعبہ کے اندر ہے وہ سرخ ہے اور بعض نے کہا کہ پسید ہے۔

۱۲۶۸ھ میں سلطان عبدالجید خان نے سب سے پہلے حجر اسود کو سونے میں مڑھوایا۔ پھر ۱۲۸۱ھ میں سلطان عبدالعزیز خان نے اسے چاندی سے مڑھوایا، پھر ۱۳۳۱ھ میں اس کی چاندی موجودہ چاندی سے بدلتی گئی۔ یہ واقعہ سلطان محمد ارشاد خاں کے دور کا ہے۔ پھر ۱۳۶۶ھ میں اس فریم کی اصلاح کی گئی۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مجر اسود کی موجودہ شکل میں جگہ جگہ ٹوٹ پھوٹ کے نشانات ہیں، وجہ یہ کہ کئی بار بعض مجرموں نے اس پر حملہ کیے جیسا کہ تاریخ میں مذکور ہے۔ آج سے چالیس سال پیشتر کی تصویر میں مجر اسود میں پندرہ جوڑ ملتے ہیں۔ لیکن موجودہ دور میں صرف اس کے بعض ٹکڑے کھوں دیے گئے ہیں، مکمل مجر اسود تو خانہ کعبہ کی دیوار کے اندر ہے۔ کیونکہ دور حاضر میں بھی ایک مجرم نے مجر اسود پر حملہ کیا تھا اور اس سے کچھ ریزے اڑے تھے جنہیں موم وغیرہ سے جوڑ کر اندر مل لگا دیا گیا۔

## مقام ابراہیمؐ کا فریم

سب سے پہلے مقام ابراہیمؐ کو امیر المؤمنین محمد الحدی العباسی نے سونے سے مزھوایا، یہ واقعہ ۱۶۱ھ کا ہے کیونکہ اسے معلوم ہوا تھا کہ مقام ابراہیمؐ پر عرصہ دراز گزرنے کی وجہ سے اس کے پھٹ جانے کا ذر ہے تو اس نے ہزار دینار بیجھے جنہیں پگلا کر مقام ابراہیمؐ پر پڑھا دیا گیا۔ پھر ۱۷۹ھ میں ہارون الرشید نے دیکھا سونے کا فریم ڈھیلا پڑ گیا ہے تو اس نے اس کی اصلاح کا حکم دیا۔ مقام ابراہیمؐ میں ہیرے کے ذریعہ سوراخ کیا گیا اور اس میں سونا پکھلا دیا گیا، پھر امیر المؤمنین جعفر التوکل نے اس سونے پر اچھا مدد سونا پڑھوایا اور خوب مضبوط کر دیا۔ یہ واقعہ ۲۳۶ھ کا ہے۔

بیت اللہ کے خادموں نے مکہ کے گورنر علی بن الحسن العباسی سے ذکر کیا کہ مقام ابراہیمؐ کے تلف ہو جانے کا خطرہ ہے تو اس نے دو فریم بنوائے ایک سونے کا اور ایک چاندی کا۔ یہ واقعہ محرم ۲۵۶ھ کا ہے، اس نے مقام کو دفتر امارت میں منگایا اور گندھک کے ذریعہ اسی جڑی بوٹیاں پکھلائی گئیں جن سے پتھر جگایا ورنہ اس قبل اس کے سات گلڑے تھے۔ اور امیر المؤمنین الحسن بن علیؐ کے غلام بشر نے محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اُسے مضبوطی سے باندھا، پھر اس پر دونوں طوق چڑھائے گئے اور اپنے مقام پر رکھ دیا گیا۔ یہ واقعہ پیر کے دن ۸ ربیع الاول ۲۵۶ھ میں ہوا۔ فاسی نے بیان کیا ہے کہ یہ فاٹکی کے بیان کا خلاصہ ہے۔

الصحابی فضلاء الزمن کے مصنف نے ذکر کیا ہے کہ ابراہیم بیگ نے مقام ابراہیم کی اصلاح و تجدید کی اور اس کے سونے اور چاندی کی تجدید کی اور سونے اور چاندی کے درمیان رائٹنگ ڈلوایا یہ واقعہ ۱۱۱۲ھ کا ہے۔

## مقام کا حجرہ

حضرت ابراہیمؑ کے زمانے سے لے کر اسلام کے دوہری خانہ کعبہ میں سیلا ب آتے رہے اور مقامِ ابراہیمؑ کو لوگ ازراہ ترک چھوٹے چھوٹے رہے لہذا ضروری تھا کہ یہ پتھر کمزور پڑ جاتا اور ٹوٹ جاتا۔ اسلام نے اس کی فضیلت پر مہر تصدیقی ثبت کر دی تو لوگوں کا اٹوڈھام اور زیادہ ہو گیا، اس لیے ضروری ہوا کہ اس کی حفاظت کے لیے ایک حجرہ بنادیا جائے تاکہ عام لوگوں کے ہاتھ اس تک نہ پہنچ سکیں۔

اس سے پیشتر مقامِ ایک کریم ایک کریم پر دھرا تھا جس پر ٹین چڑھا ہوا تھا۔ ۱۳۲ھ میں امیر المؤمنین محمد امسعصر باللہ نے ٹین کو چاندی سے بدلوا دیا، ازرقی نے اخبارِ مکہ میں اسی طرح بیان کیا ہے۔

صحیح طور پر معلوم نہ ہو سکا کہ صندوق کس نے بنوایا۔ خیال یہ ہے کہ ۸۱۰ھ میں تابوت بنایا گیا۔ البتہ حجرہ اس سے پیشتر بھی موجود تھا۔ چنانچہ ابن جبیر انہی اپنے سفر نامہ میں لکھتا ہے، ابن جبیر نے ۷۵۷ھ میں حج کیا تھا۔ ”مقامِ ابراہیمؑ کا ایک قبہ ہے جو لوہے کا ہنا ہے اور زرم کے پاس دھرا ہے۔ جب حج کے دن

آتے ہیں اور اٹوڈھام ہو جاتا ہے تو لکڑی کا قبہ اٹھالیا جاتا ہے اور لو ہے کا قبہ رکھ دیا جاتا ہے۔

مقام کے ایک ستون پر لکھا ہے کہ اس کی تجدید ۸۵۸ھ میں ہوئی، ابن فہد نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے ۷۲۸ھ میں ابن ہلال نے لو ہے کا مخبرہ بنوایا۔ پھر ۹۰۰ھ میں مقام کی چھت اور قبہ کی تجدید ہوئی۔ یہ تجدید محمد بن عبد اللہ الرومی نے ملک اشرف قانصوہ الغوری کے حکم سے کی، پھر اس کی تجدید سلیمان بن سلطان سلیم خاں نے کرائی جیسا کہ کعبہ کے سامنے والے دروازے پر لکھا ہے۔ سگ مرمر کا جو منبر حرم میں ہے وہ اسی پادشاہ کا ہدیہ دیا ہوا ہے، پھر ۱۰۰۱ھ میں اس کی تجدید ہوئی، پھر ۱۰۲۹ھ میں سلطان مراد بن احمد نے تجدید کرائی پھر آغا محمد نے سلطان محمد بن ابراہیم کے حکم سے قبہ کے نقش و نگار پر ۱۰۷۲ھ میں زر کشیر صرف کیا، پھر محمد بیگ نے ۱۰۹۹ھ میں تجدید کرائی، پھر ابراہیم بیگ نے سارے مقام ابراہیم کی تجدید کی، سگ مرمر کا فرش لگوایا۔ قبہ کو بدل دیا، سونے کے پانی کے نقش و نگار کرائے اور مقام کو چاندی سے مضبوط بندھوایا اور قدم شریف پر سونا پھری چاندی چڑھوائی۔ یہ واقعہ ۱۱۱۲ھ کا ہے۔ پھر محمد آفندی معمار نے صندوقی مقام کو بدل اور نئی لکڑی لگا کر اس کے سابقہ خول کو صاف کر کے لگا دیا۔ یہ واقعہ ۱۱۳۳ھ کا ہے۔ پھر سلطان عبدالعزیز عثمانی نے مقام کا قبہ ڈیڑھ گز بلند کرایا اور مسجد حرام کی ترمیم کرائی، یہ واقعہ ۱۲۷۹ھ کا ہے، ہمیں پہنچنیں کہ اس کے بعد کسی نے کوئی ترمیم و تعمیر کی یا نہیں۔

تاریخ ازرقی مطبوعہ مطبعہ ماجدیہ کی دوسری جلد کے حاشیہ پر لکھا ہے:

”۱۲۲۵ھ میں سعود عزیز نے ساتواں حج کیا، ابن بشر کہتا ہے مکتبہ حکم دلائل سے مزین مشق و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کہ سعود نے قبہ کھلوایا اور قدمِ شریف نکلوایا۔ میں نے اور بہت سے اہل مکہ نے اس کی زیارت کی، میں نے دیکھا کہ یہ مربع محل کا سفید پتھر ہے جس کی لمبائی ایک ہاتھ ہے اس پر زرد رنگ کی دھات چڑھی ہے۔ مجھے معلوم نہیں یہ سونا ہے یا میتھل۔ یہ فریم پتھر کے چاروں طرف ہے اور اس پر یہ آیتیں کندہ ہیں:

ان ابراہیم کان أُمّة قامتا لله حنیفا ولم يك من المشرکین  
شاکرًا لأنعمد اجتبه واهدأه الى صراط مسْتَقِيم وآتینه فی  
الدُّنْيَا حُسْنَة وآتَهُ فی الآخرة لمن الصُّلْحَيْن. ثم او حينا  
اليك ان تتبع ملَّة ابراہیم حنیفا وما كان من المشرکین۔

دنوں قدمِ شریف پر مٹی چڑھی ہوئی تھی لہذا میں ان کے چاروں طرف کے حصوں کو نہ دیکھ سکا۔ قدمِ شریف اور پکھلائی ہوئی دھات کے درمیان چار انگل کا فاصلہ ہے۔“  
ہمارے دور یعنی چودھویں صدی ہجری میں، مقام، لکڑی کے تابوت میں ہے۔  
اس پر حریر کا غلاف پڑا ہے۔ جس پر قرآنی آیات لکھی ہیں، تابوت کے اردو گرد میتھل  
کا جنگلہ ہے جو چار مفہومیں پر کھڑا ہوا ہے اور چھت پر چھوٹا سا قبہ ہے۔  
موجودہ قبہ معلوم نہیں کس کا بنایا ہوا ہے۔ آیا ابراہیم بیگ کا بنایا ہوا ہے جس  
نے ۱۲۱۲ھ میں تعمیرات کی تھیں یا عبدالعزیز سلطانی کی یہ تعمیر ہے جس نے قبہ کو بلند  
کرایا تھا، یا اس کے بعد کی تعمیر ہے۔

ظاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ سعود عبدالعزیز نے ۱۲۲۵ھ میں مجرہ کو گردایا نہیں تھا

البته قبہ کھلوایا تھا۔ نہ اس نے لو ہے کا خبرہ تڑوایا، صرف قبہ کی چھت بدلوائی تھی اور مقام کا پرده اور لکڑی کا صندوق اٹھا دیا تھا۔

## مقام کا غلاف

مقام پر غلاف چڑھانے کی ابتداء دولت عثمانیہ میں ہوئی۔ ان کے سلاطین کی عادت تھی کہ وہ مقام پر اسی قسم کا غلاف چڑھاتے تھے جیسا خانہ کعبہ پر چڑھاتے تھے۔ یہ غلاف سیاہ رنگ کا ہوتا اور چاندی کے سونے چڑھتے تار سے منقش ہوتا تھا۔ یہ غلاف لکڑی کے صندوق پر چڑھایا جاتا جلو ہے کے کٹھرے میں ہے۔ یہ غلاف، غلاف کعبہ کے ساتھ ہر سال دولت عثمانیہ کے زمانے میں مصر سے آیا کرتا تھا۔ کبھی مقام ابراہیم کا غلاف پانچ سال میں آتا تھا۔ پھر کئی سال سے آج تک غلاف نہیں آیا۔ موجودہ غلاف سترہ سال کا ہے۔

مقام پر غلاف چڑھانے سے مقام کی زیارت نہیں ہو سکتی، صحابہ و تابعین نے بھی کبھی ایسا نہیں کیا۔ یہ بدعت دولت عثمانیہ نے کی، اگر یہاں کوئی قبر یا کوئی راز کی بات ہوتی یا ایسکی جگہ ہوتی جہاں وحوب یا چاندی کا گذر ہوتا ہے اور کسی نقصان کے پہنچنے کا خدشہ ہوتا تو خلاف ڈالنا کچھ موزوں بھی ہوتا۔

جب کہ یہاں وہ پتھر ہے جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

”وَلَا تَمْنَعُونَ مِنْ مَقَامِنِ رَبِّكُمْ وَمَنْ حَلَّ فِي الْأَرْضِ مِنْ مُهَاجِرٍ فِيْهِ مُؤْمِنَاتٍ وَمُؤْمِنَاتٍ مُّهَاجِرٍ“

ابراهیم" تو ضروری معلوم ہوتا ہے کہ اس مقام کو کھلا رکھا جائے تاکہ مسلمان اُس کی زیارت کر سکیں، پر دے سے چھپانا تو خواہ مخواہ کے وساوس ڈالنا ہے۔

کیا ہی اچھا ہو اگر پر دہ اور لکڑی کا صندوق اٹھا دیا جائے اور آئینہ کا صندوق بنا کر رکھ دیا جائے کہ نہ سیالب اٹھ کر سکے نہ گرد و غبار پھنس کے اور نہ لوگوں کے ہاتھ پھنس سکیں، میرے خیال میں اگر ایسا کر دیا جائے گا تو تمام مسلمان اس کام کی تعریف کریں گے۔

اس مجرہ میں چاروں طرف شیشه کے کواڑ ہونے چاہیں اور رات میں اس کے اندر بکلی کی روشنی ہونی چاہیے تاکہ ہر ایک اچھی طرح دیکھ سکے۔

## منبر

منبر مقام ابراہیم کے پاس دھرا ہے۔ اس کے اور مقام کے درمیان چار میٹر کا فاصلہ ہے، اس کی چودہ سینٹریاں ہیں، لمبائی پانسوائی سنتی میٹر ہے اور عرض ۱۸۶ سنتی میٹر ہے۔ بلندی کا ہم نے اندازہ نہیں لگایا۔ یہ منبر مسجد حرام کے لیے ۹۶۶ھ میں سلطان سلیمان بن سلیم خان نے بسیجا تھا۔

اقاڈۃ الانعام کی پہلی جلد صفحہ ۳۲۹ پر مرقوم ہے کہ تعمیل المرام اور تاریخ سید معطیہ میں مرقوم ہے کہ ”۹۶۵ھ میں سلطان سلیمان بن سلیم خان نے، مسجد حرام کا منبر بنوایا، جب لوگ منبر کے رکنے کے لیے بنیاد کھونے لگئے تو دو مرد مجاہد آلات تو حرب سے لیس لکھے جن کے لائے بالکل صحیح سالم تھے۔ لوگوں کا ان دونوں کے بارے میں اختلاف ہوا اگر مجھے اس بارے میں کوئی تک نہیں کہ ان میں سے ایک تو حضرت عبد اللہ بن عثمان ہیں کیونکہ وہ حضرت عبد اللہ ابن زیبر کے ساتھ شہید ہوئے اور مسجد حرام میں فن کر دیے گئے تھے، کہیں حاج کے آدمی آپ کی قبر نہ اکھاڑیں اور دوسرے عبد اللہ بن صفوان ہیں۔“

یہ منبر نہایت سپید سیک مرمر کا ہے، جو ہاتھی دانت کا ساہنا ہوا گلتے ہے اور جو فن میکم دلائل سے مزین متنوع و مُفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

وآرٹ کا بہترین نمونہ ہے اور ترکی صنعت کا مجسمہ ہے، پھر اس پر کتنے عمدہ نقش و نگار ہیں کہ حیرت ہوتی ہے۔ اس منبر پر چار سو سال کا عرصہ گذر چکا ہے۔ پھر بھی وہ اپنی لطافت و نفاست پر حسب سابق ہے نہ بارش سے متاثر ہوانہ ڈھوپ اور ہواوں سے۔

مکہ میں سب سے پہلے منبر پر حضرت معاویہ نے خطبہ دیا، آپ اپنی خلافت کے دور میں شام سے حج کرنے کے لیے آئے تو منبر پر خطبہ دیا مگر آپ کے منبر کی صرف تین سیڑھیاں تھیں، ان کا منبر مکہ میں باقی رہا حتیٰ کہ ہارون الرشید اپنی خلافت کے زمانے میں حج کرنے کے لیے آیا تو اس کے گورنر مصر نے ایک بڑا بھاری منبر سات سیڑھیوں والا بیجیا، مکہ کا بھی منبر ہو گیا۔

خلافاء اور گوزر، حضرت معاویہ کے منبر سے پہلے جمعہ کا خطبہ اپنے پاؤں پر کھڑے ہو کر دیا کرتے تھے۔

## مقام کا تحفظ

چونکہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں مقام ابراہیم کے پیچے نماز پڑھنے کا حکم دیا ہے لہذا ہم پر اس کی حفاظت واجب ہو جاتی ہے جس طرح ہم مجر اسود کی حفاظت کرتے ہیں۔ ہمیں حضرت عمرؓ کی پیروی کرنی چاہیے کہ آپ مدینہ میں تھے آپ کو معلوم ہوا کہ سیلا ب مقام ابراہیمؓ کو بھالے گیا تو آپ فوراً وہاں سے روانہ ہوئے، کہ تشریف لائے اور مقام کا اہتمام کیا۔

ای طرح جب حضرت عبد اللہ بن زیبرؓ نے خانہ کعبہ کی تعمیر کرائی تو مجر اسود کو حریر میں پیٹ کر، مقلع صندوق میں رکھ کر دارالندوہ میں رکھ دیا اور پھر بحفاظت کعبہ کی دیوار میں لگوادیا۔

یہ سب کچھ انتظام آپ نے مجر اسود کی حفاظت کے لیے کیا، مقام بھی اسی طرح ہمارے لیے محترم ہے، دور جاہلیت میں بھی لوگوں نے مقام کو خانہ کعبہ کے اندر رکھا تھا اور اسلامی دور میں بھی کبھی کبھی حفاظت کی غرض سے کعبہ کے اندر رکھا گیا جیسا کہ فاسی نے شفقاء اتزام میں لکھا ہے۔

صدر اسلام میں اگرچہ مقام نہیں موصوفات پر دھرا تھا مگر وہ زمانہ دین و ایمان کا تھا۔

آج کل اُسے اس طرح نہیں چھوڑا جا سکتا، کتنی دفعہ فتنہ پردازوں نے مجر اسود پر حملے کیے، حتیٰ کہ اُسے توڑا لالا۔ اس گمراہی کے دور میں جب کہ فتنہ و فساد عام ہو گیا ہے مقام ایراہم کس طرح کھلے مقام پر چھوڑا جا سکتا ہے۔ ضروری ہے کہ اس کی پوری طرح حفاظت کی جائے۔

## فوائد تحفظ

تجھہ میں مقام ابراہیم کے رکنے کے کئی فائدے ہیں:

- ۱۔ تلف و تغیر سے محفوظ رہے گا اور لوگوں کے چھوٹے، بارش، گرد و غبار اور ہواوں کے چلنے سے خراب نہیں ہو گا۔ اگر یہ مقام کریم زمانہ جاہلیت ہی سے کسی چیز کے اندر محفوظ رہتا تو نہ ٹوٹتا اور اصلاح و مرمت طلب بھی نہ ہوتا۔
- ۲۔ چوری یا بے عقیدہ لوگوں کی توڑ پھوڑ سے محفوظ رہے گا، جیسا کہ مجر اسود کے سلسلہ میں کئی بار ایسا ہو چکا ہے۔

سب سے پہلے مشہور حادثہ قرامط کا ہے جن کا ۷۳ھ میں مکہ پر بپھر ہو گیا تھا اور انہوں نے یوم ترویہ یعنی ۸ ذوالحجہ میں حاجیوں کا قتل عام کر دیا تھا اور چاہ زمزم میں ان کی لاشوں کو پھینکوادیا گیا تھا۔ پھر انہوں نے مقام ابراہیم کے لے جانے کی بھی خانی تھی مگر وہ کامیاب نہ ہو سکے تھے کیونکہ خانہ کعبہ کے مجاوروں نے اسے مکہ کی کھانی میں چھپا دیا تھا، اس پر انہیں غصہ آگیا اور وہ مجر اسود کو اکھاڑ کر اپنے شہر بھر (بھرین) لے

گئے۔ پھر ۳۳۹ھ میں انہوں نے مجر اسود کو مکہ بیٹھج دیا۔ یہ واقعہ

مطیع اللہ افضل بن المقدار کے دور کا ہے۔

علامہ ابن طمیہۃ القرشی الجامع اللطیف میں لکھتے ہیں:

”روایت ہے کہ ایک یہودی یا نصرانی کہ میں رہتا تھا اس کا نام جرچ تھا۔ وہ مسلمان ہو گیا ایک رات مقامِ ابراہیم غائب ہو گیا۔ تلاش کیا گیا تو اس کے پاس سے ملا۔ وہ یہ چاہتا تھا کہ اسے ملک روم کے پاس بیٹھج دے، یہ مقامِ کریم اس سے چھین لیا گیا اور اسے قتل کر دیا گیا۔

۳۔ لوگ بدعت سے محفوظ رہیں گے کیونکہ مقام کو بوسہ دینا، چھونا وغیرہ بدعت ہے۔ اسلام نے اس کا حکم نہیں کیا۔ البتہ صرف نماز پڑھنے کے لیے کہا ہے، ہاں رکن اسود اور رکن یمانی کا چھوننا اور چومنا مسنون ہے۔

ازرقی اپنی تاریخ میں لکھتا ہے کہ ”عبد بن عمیر نے ابن عمر سے کہا“ میں دیکھتا ہوں کہ آپ ان دونوں رکنوں کو بہت زیادہ بوسہ دیتے ہیں۔“ انہوں نے فرمایا“ میں نے رسول اللہ سے سنا ہے کہ ان کے چومنے سے گناہ مٹتے ہیں۔“

ابن عمر نے رسول اللہ کے بارے میں روایت کی ہے کہ ”رسول اللہ رکن اسود اور رکن یمانی کو ہر طواف میں چومنے تھے اور دوسرے دور کنوں کو نہیں چومنے تھے۔“

عکرمہ سے روایت ہے کہ ”جب عمر بن الخطاب رکن کے پاس بیٹھنے تو فرماتے۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ تو ایک پتھر ہے نہ نفع پہنچا سکتا ہے نہ نقصان، میرا پروردگار تو ایک ہے اس کے سوا کوئی معبود نہیں، اگر میں رسول اللہ کو چھوٹے اور محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

چومنے نہ دیکھتا، تو ہرگز تجھے نہ چومتا اور نہ بوسہ دیتا۔“

ان دونوں رکنوں کے چھونے اور چومنے میں یہ شرط ہے کہ کسی کو تکلیف نہ پہنچے۔ ازرقی نے اپنی تاریخ میں رسول اللہ کے بارے میں روایت کی ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب سے رسول اللہ نے فرمایا ”اے عمر! تم قوی آدمی ہو، کمزوروں کو تکلیف دیتے ہو، جب دیکھو کہ رش نہیں ہے تب رکنوں کو بوسہ دو ورنہ بکبیر کہو اور گذر جاؤ۔“

ازرقی نے حضرت عطاء کی روایت بھی درج کی ہے وہ ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ ”انہوں نے فرمایا۔ جب رکنوں کے پاس اٹدہام دیکھو تو نہ کسی کو تکلیف دو، نہ خود تکلیف اٹھاؤ۔“

مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ اپنے دین کا پورا پورا انتباع کریں اور سلف صالحین کے ملک کے مطابق چلیں اور کسی کو خلاف کرتے دیکھیں تو اُسے نرمی سے سمجھا دیں۔

## حجر اسماعیلؑ اور ان کی قبر

حجر اسماعیلؑ اس دیوار کو کہتے ہیں جو قد آدم سے کم پر نالہ کی جانب، نصف دائرے کی شکل میں ہے، یہ مقام خانہ کعبہ کے اندر شمار ہوتا ہے۔ حضرت عائشہؓ سے روایت ہے! کہ ”انہوں نے کہا کہ میں چاہتی تھی کہ خانہ کعبہ کے اندر جا کر نماز پڑھوں تو رسول اللہؐ نے میرا ہاتھ پکڑا اور مجھے حجر کی طرف لے گئے اور فرمایا یہاں نماز پڑھ لے، یہ بھی خانہ کعبہ کا حصہ قاگر تیری قوم نے جب خانہ کعبہ کو بنایا تو اسے کعبہ سے خارج کر دیا۔“

اسے حلیم بھی کہتے ہیں، یہاں حضرت اسماعیلؑ اور ان کی والدہ کی قبر ہے جیسا کہ اکثر علماء نے اس امر کا ذکر کیا ہے۔ یہاں حضرت اسماعیلؑ کی کنواری لڑکیاں بھی دفن ہیں جیسا کہ ازرقی نے اپنی تاریخ میں ذکر کیا ہے۔ ازرقی لکھتا ہے کہ زہری نے ابن زبیرؓ سے منبر پر کہتے سنایہ جو ابھرے ہوئے مقامات ہیں۔ یہ حضرت اسماعیلؑ کی بیٹیوں کی قبریں ہیں یعنی رکن شامی کی جانب۔

ازرقی لکھتا ہے کہ ”مکہ میں حضرت نوحؑ، حضرت ہودؑ، حضرت صالحؑ اور حضرت شعیبؑ کا انتقال ہوا۔ انہیں کی مسکوئی میں نہیں، اور حجر کے درمیان ہیئت اُن علائق مکتبیہ کہا

ہے کہ ہود اور صالح تو حج ہی نہیں کر سکے کیونکہ ان کی قوم نے ادھر کا رخ نہ کرنے دیا، حدیث میں آیا ہے ”جب کسی نبی کی امت ہلاک ہو جاتی تو وہ مکہ آ جاتا اور یہیں اپنے ساتھیوں کے ساتھ مصروف عبادت ہو جاتا حتیٰ کہ یہیں وفات پا جاتا۔“

ازرقی نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے کہ ”مبارک بن حسان الانماطی نے بیان کیا ہے کہ میں نے عمر بن عبدالعزیز کو مجرم دیکھا تو یہ کہتے سا کہ حضرت اسماعیلؑ نے اللہ تعالیٰ سے مکہ کی گرمی کی ہٹکایت کی تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا میں تیرے لیے مجرم قیامت تک کے لیے شہنشہ نیم جاری کر دوں گا۔“ حضرت اسماعیلؑ کا اسی جگہ انتقال ہوا۔

خالد نے بیان کیا ہے کہ میزاب کعبہ سے لے کر مجرم کے مغربی دروازے تک کسی مقام میں آپ کی قبر ہے۔

علماء کا اس بارے میں اختلاف ہے کہ آیا حضرت اسماعیلؑ یا اُن کے کنبہ کا کوئی فرد مجرم میں دفن ہوا؟ میری اپنی ذاتی رائے یہ ہے کہ حضرت اسماعیلؑ اور ان کی والدہ اور ان کی بیٹیوں کی قبریں مجرم میں ہیں۔ آخر اس بات سے کیا امر مانع ہے کہ اللہ کا نبی ایک مقدس ترین مقام میں دفن کر دیا گیا ہو جبکہ یہ لوگ سب سے پہلے مکہ کو آپا د کرنے والے تھے اور انہوں نے ہی بیت اللہ بنایا تھا خصوصاً جبکہ حضرت اسماعیلؑ کی والدہ بنائے کعبہ سے قبل مری تھیں اور حضرت ابراہیمؑ نے مجرم کو گمر کے پاس بنایا تھا جس کی چیختی میلوکی تھی اور اس میں بکریاں بند ہوتی تھیں۔ مجرم، حضرت اسماعیلؑ کی بکریوں کے لیے باڑہ تھا جیسا کہ ازرقی نے اپنی تاریخ میں بیان کیا ہے۔

گوہیں مطاف کے پاس کسی کا دفن ہونا عجیب سا معلوم ہوتا ہے بلکہ مسجد حرام

میں بھی کسی کا دفن کیا جانا عجیب معلوم ہوتا ہے کیونکہ آج کل یہاں رات، دن، طواف کرنے والے نماز پڑھنے والے اور حج کرنے والے آتے رہتے ہیں، ہماری شریعت بھی مسجد کو قبرستان بنانے کی مخالف ہے اور مسجد میں دفن کرنے کے بھی خلاف ہے۔

حضرت اسماعیلؑ سے پہلے مکہ میں کوئی آباد نہ تھا۔ قبیلہ جرم جب ہی وہاں آ کر آباد ہوا جب انہوں نے آپؐ کو اپنی والدہ کے ساتھ دیکھا، تو حضرت اسماعیلؑ ذبح اللہ، ابن خلیل اللہ بیت اللہ کے پاس کیوں نہ دفن کیے گئے ہوں گے مگر اس کے متعلق کوئی تصریح نہیں ہے۔

## ایک نکتہ

علماء جو یہ کہتے ہیں کہ کیا جگہ میں حضرت اسماعیلؑ کی قبر ہے؟ ان کا یہ سوال دراصل اُس مجر کے بارے میں ہے جسے اہل قریش نے خانہ کعبہ سے خارج کر دیا تھا، اس طرح جرم و سبع ہو گیا، حالانکہ اس سے چیزتر نیک تھا اور اس کی ایک جانب خانہ کعبہ سے خارج ہو گئی حالانکہ خانہ کعبہ میں داخل تھی۔ ایسا معلوم ہوتا ہے دراصل لوگوں نے حضرت اسماعیلؑ کو خانہ کعبہ کے اندر دفن کیا تھا۔ بنائے قریش کے وقت خانہ کعبہ کا کچھ حصہ خارج کر دیا گیا اور اسی میں آپؐ کی قبر تھی۔ اسی لیے علماء یہ سوال قائم کرتے ہیں کہ مجر کے اندر آپؐ کی قبر ہے یا خانہ کعبہ میں ہے؟

سیز پنجم

وہ بزر پتھر جو مجرم خانہ کعبہ کے پنانے کے نیچے دھرا ہے، اس کے متعلق اکثر لوگوں کا خیال ہے کہ یہ پتھر حضرت امام علیؑ کی قبر کی نشانی کے طور پر رکھا گیا ہے، مگر یہ خیال درست نہیں کیونکہ یہ پتھر اس مقصد کے لیے نہیں رکھا گیا تھا اس کا سبب ہم غنریب بھیان کریں گے اگرچہ ہم یہ مانتے ہیں کہ آپ کی قبر مجرم میں ہے۔

یہ پھر ایک پھر نہیں ہے بلکہ دراصل دو پھر ہیں جو ایک ہی جیسے ہیں اور ایک دوسرے سے جڑے ہوئے ہیں۔

ایک لکڑا بیضاوی ٹھل کا ہے جس کا سرا کعبہ کے متصل ہے اور دوسرا سرا کٹا ہوا ہے اس کا چھوٹا قطر پینتائیس سنتی میٹر ہے اور بڑا قطر چونٹھ سنتی میٹر ہے۔ یہ پتھر دھوں میں منقسم ہے۔

دوسرا گلزار نصف دائرہ کی صورت میں ہے۔ اس کا قطر اتنا سی سنتی میٹر ہے، یہ پتھر چار حصوں میں منقسم ہے اور کچھ تھوڑا سا پست ہے۔ اس پتھر میں کچھ نشیب ہو جانا یا اس میں پھین پیدا ہو جانا کوئی باعث تعجب نہیں، ایسا ہونا بھی چاہیے تھا کیونکہ اس پر گیارہ سو سال سے زیادہ گذر چکے ہیں کہ لوگ اس پر نماز پڑھتے ہیں۔ مکتبہ آن لائن مفت محتوى مکمل پر مشتمل محتوى مکتبہ آن لائن مکتبہ

اس پتھر کی اصلیت یہ ہے کہ عبد اللہ بن عبید اللہ بن عباس بن محمد الہاشی نے حکم دیا کہ اس کے لیے جر کے مقام سے ایک مختی اکھاڑا کر، نماز پڑھنے کے لیے بیچ دی جائے، لہذا جو کے زمانے میں یہاں سے ایک مختی کاٹ کر بیچ دی گئی تو احمد بن ٹریف، مولی عباس بن محمد الہاشی نے مصر سے جر اسماں کے لیے اس مختی کے عوض دو پتھر بیچیے۔ یہ واقعہ ۲۲۱ھ کا ہے۔ جو پتھر بیضاوی حکل کا تھا اُسے جر کی دیوار پر، میزاب کے قریب، جر کی دیوار کے پھوٹوں پر رکھ دیا گیا اور دوسرا پتھر میزاب کے نیچے دیوار خانہ کعبہ کے پاس رکھ دیا گیا۔ پھر ۲۸۳ھ میں بیضاوی پتھر دوسرے پتھر کے برابر رکھ دیا گیا جو میزاب کے نیچے دھرا تھا۔ (ازرقی)

الجامع اللطیف میں علامہ ابن ظمیرۃ القرشی لکھتے ہیں کہ محبت طبری سے مجرکے سبز پتھر کے بارے میں دریافت کیا گیا تو اس نے کہا سبز پتھر حضرت اسماعیلؑ کی قبر کی نشانی ہے اگر اس کے سرے سے رُکن غربی کی طرف چھ پاٹھ ناپی جائیں تو چھپتی پاٹھ کے منتهی پر حضرت اسماعیلؑ کا سر ہو گا۔

اس پتھر کے مجرمیں رکھنے کا فتنی سبب یہ ہے کہ انسان کی عادت ہے کہ وہ اچھے اچھے پتھر اور تیقی جواہرات جمع کیا کرتا ہے جیسے الماس، لولو، مرجان، عقیق، یاقوت ذخیر مرد وغیرہ، خصوصاً امراء اور بادشاہ اس کے بڑے شوقین ہوتے ہیں۔ پرانے زمانے کے بادشاہ اچھے اچھے پتھر مقامات مقدسہ کے لیے ہدایا بیچ دیتے تھے لہذا احمد بن فلریف نے مصر سے یہ دو پتھر بیچ دیے تاکہ ان میں سے ایک خانہ کعبہ کے پہنچانے کے لیے رکھ دیا جائے اور دوسرا جمر اساعیل کی دیوار پر رکھ دیا جائے۔ پھر دوسرا پتھر، میزاب والے پتھر کے برابر رکھ دیا گیا اور وہ دونوں اب تک اسی طرح رکھے محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہیں کہ دیکھنے والے کو ایسا محسوس ہوتا ہے کہ یہ دونوں جڑے ہوئے ہیں۔

ان دونوں مذکورہ بالا وجہات کے علاوہ ان پتھروں کے میزاب کے نیچے رکنے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ یہ مقام، جو میں سب سے افضل ہے۔ ازرتی نے عطا بن ابی رماج سے ذکر کیا ہے کہ ”جو کوئی میزاب کعبہ کے نیچے کھڑے ہو کر دعا کرے گا اُس کے گناہ معاف کر دیے جائیں گے اور اس کی دعا قبول ہو گی وہ گناہوں سے ایسا پاک ہو جائے گا جیسے ماں کے پیٹ سے پیدا ہوا ہو۔“

حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ ”فرمایا نماز پڑھو نیک بندوں کے مصلی میں اور پیو نیک لوگوں کی شراب، ان سے پوچھا گیا، نیک لوگوں کا مصلی کونسا ہے؟ فرمایا میزاب کے نیچے اور پوچھا گیا نیک بندوں کی شراب کیا ہے؟ فرمایا، آب زہر مگر نبی علیہ السلام سے روایت ہے کہ ”جو کوئی میزاب کے نیچے دعا کرتا ہے اس کی دعا قبول ہوتی ہے۔“

پورا مجر اس امیل اصلی سنگ مرمر سے مفروش ہے اور عمدہ پتھروں سے منقوش ہے جیسا کہ مصر کی مساجد میں نقش و نگار ہوتے ہیں۔ مصریوں کی عادت ہے کہ وہ رنگدار پتھروں سے نقش و نگار کرتے ہیں تاکہ امتدادِ زمانہ سے ان کا رنگ خراب نہ ہونے پائے۔

سفید سنگ مرمر مختلف جنم و طول و عرض کا پایا جاتا ہے، مگر رنگ دار جیسے سیاہ، سرخ، نیلا اور زرد کم پایا جاتا ہے اور اگر پایا جاتا ہے تو عموماً تھوڑے جنم والا ہوتا ہے۔

وہ مرمر جو میزاب خانہ کعبہ کے نیچے ہیں ان جیسے پتھر کہیں بھی نہیں پائے

جاتے۔ نہ کسی مسجد میں نہ کسی شہر میں، ان کا رنگ بالکل سبز بھی نہیں ہے بلکہ ان کی سبزی، مائل بے سیاہی ہے اور ان پر سبز نقطے ہیں جو بھلے لگتے ہیں۔ یہ تمام باتیں ان پتھروں میں قدرتی ہیں۔ مصنوعی نہیں۔

ان دونوں پتھروں کے برابر دو پتھر اور ہیں، یہ دونوں پتھر دائرہ کی محل میں ہیں، ان میں سے ہر ایک کا قطر پچھویں سنتی میٹر ہے اور ہر ایک دو میٹر کی برابر ان پتھروں سے دور ہے، مغربی دائیرے کی تین پھانٹیں ہو گئی ہیں اور مشرقی دائیرے کی دو پھانٹیں ہو گئی ہیں۔

وہ زرد پتھر غار خانہ کعبہ کے پاس اور اس کے اوپر رکھے ہیں۔ وہ بڑے چیتی اور نادر محل و صورت کے ہیں۔ ان کا رنگ زرد ہے، ایک پتھر سرفی مائل ہے اور اس پر بڑے اچھے نقوش ہیں اور دوسرا بالکل زرد ہے۔ یہ بات دونوں میں فطری ہے صنعت کو اس میں دھل نہیں۔ یہ پتھر آٹھ ہیں جو قریب قریب ایک ہیے جم کے ہیں، ایک دوسرے کے برابر ہیں۔ ہر پتھر مستطیل محل کا ہے، زیادہ سے زیادہ لمبا کی ۳۲ سنتی میٹر ہے اور چوڑا کی اکیس سنتی میٹر ہے۔ یہ سب کے سب ایک مرعن محل میں خانہ کعبہ کے اندر رکھے ہیں۔ جس کا طول و عرض ۷۲ سنتی میٹر ہے۔

بظاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ پتھر اس زمانے میں بیہاں رکھے گئے تھے جبکہ ۶۳۱ میں مطاف کی تعمیر ہوئی تھی جیسا کہ ان پتھروں کے نیچے جو نیلا پتھر کما ہے۔ اس پر لکھا ہے یہ نیلا پتھر بھی بہت چیتی اور بہت صاف شفاف ہے۔ اس کا طول ۶۹ سنتی میٹر ہے اور عرض ۳۲ سنتی میٹر ہے۔ ان زرد پتھروں اور اس نیلے

پتھر پر ۳۶۷ سال گذر چکے ہیں اور میزاب والے دو سبز پتھروں پر ۱۱۲۶ سال گذر چکے ہیں۔

یہ سبز، زرد اور نیلے پتھر بڑے نادرہ روزگار ہیں۔ ورنہ سلاطین و امراء انہیں بیہاں کیوں رکھاتے۔ مجرد مطاف میں اور بھی پتھر ہیں جن کی تحقیق کے ہم در پے نہیں ہوئے ورنہ شاید بہت سی عجیب باتیں لکھتیں۔ ماہرین احجار نے کہا ہے کہ یہ پتھر بڑے قیمتی ہیں۔ بعض تو ایک ہزار مصری گنی سے بھی زیادہ قیمت کے ہیں۔

## خانہ کعبہ کے قیمتی تختے

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہم ان ہدیوں کا مختصر ذکر کر دیں جو حضرت ابراہیم کے دور سے لے کر آج تک خانہ کعبہ کو پیش کیے جاتے رہے ہیں۔ سب سے آخری ہدیہ جو کعبہ کو پیش کیا گیا وہ ملکہ بندر آشی کا ہدیہ تھا جو سونے کے پانچ قندیل تھے۔ یہ واقعہ شریف سعید بن برکات کے دورِ خلافت یعنی ۱۰۹۲ھ کا ہے۔ تاریخ خانہ کعبہ مفتخرہ کے مصنف نے ایسا ہی لکھا ہے۔

مصنف کتاب الحمل و انہیں استاذ یوسف احمد مقتضی آثار عربیہ مصر نے لکھا ہے کہ ابن زوالق کہتا ہے ”العز الدین اللہ اپنے قصر مصر میں رمضان ۳۶۲ھ میں پہنچا جب اس نے دربار جیا اور لوگوں سے ہدیے قول کرنے کے لیے بیٹھا تو اس نے وہ چھتری لگوائی جو کعبہ کے لیے لگوائی تھی۔ یہ چھتری بارہ بارہ باشت لمبی اور بارہ باشت چوڑی تھی۔ اس کا کپڑا سرخ دبیا کا تھا اور اس کے چاروں طرف سونے کے بارہ چاند بنے تھے۔ ہر چاند میں ایک سونے کا ترنج تھا جس کے اندر پانچ بڑے موتی تھے، ہر ایک موتی کبھر کے اٹھے کے برابر تھا۔ ان موتیوں میں سرخ، زرد اور نیلی یا قوت میکرے تھے اور چاروں طرف سینے زمرہ موصوعات پر مشتمل مفت ان لام مکعبہ کے

نئے میں ایک اتنا بڑا موقع تھا کہ اس جیسا موقعی آج تک نہیں دیکھا گیا۔ پوری چھتری کے اندر پہاڑا ہوا مکہ بھرا تھا۔ یہ چھتری محل کے اندر اور باہر دونوں چکے سے دکھائی دیتی تھی۔“

اہلی عراق و خراسان اور دیگر ممالک کے حاجیوں نے کہا ہے کہ ان پتھروں کی قیمت کا اندازہ نہیں لگایا جا سکتا اور ہم نے اس جیسی چھتری کہیں نہیں دیکھی۔ مقرریزی نے بیان کیا ہے کہ سب سے پہلے خانہ کعبہ کے لیے چھتری التوکل نے بنوائی تھی۔ اس نے ایک زنجیر سونے کی بھی بیجھی تھی جس میں وہ یا قوت لٹکایا جاتا تھا جو مامون نے بیجا تھا۔ یہ چھتری بھی ہر سال خانہ کعبہ کے سامنے لٹکائی جاتی تھی۔ ہر موسم حج پر زنجیر لائی جاتی اس میں چھتری لگی ہوتی جو بڑی قیمتی تھی۔ ایک پہ سالا ر یہ چھتری عراق سے لاتا اور خانہ کعبہ کے درباؤں کے حوالہ کر دیتا اور جس دن وہ چھتری لگائی جاتی تو وہ بھی موجود ہوتا۔ دربان چھٹی تاریخ میں اسے لگاتے اور ترویہ (۸ ذوالحجہ) کے دن اسے اٹا ر لیتے۔

(دیکھو کتاب الحمل و الحج)

یہ چھتری ایک قسم کا پرده تھا جو سرخ دیبا کا تھا۔ اس کی شکل مردی تھی، ۱۳۳، بالشت اس کی پیاس تھی۔ کتاب الحمل و الحج کے مصنف نے فسیہ (چھتری) کے تین معنی لکھے ہیں:

- ۱۔ اس روشنداں کو کہتے ہیں جو دیوار کے بالائی حصہ میں ہوتا ہے۔
- ۲۔ اس چھتری کو بولتے ہیں جسے ہم دھوپ یا بارش سے بچاؤ کے لیے استعمال کرتے ہیں۔

۳۔ پردوں اور غلافوں پر بھی اس کا اطلاق ہوتا ہے۔ ان تینوں معنی کے سلسلہ میں اس نے استشهاد پیش کیا ہے۔

مذکورہ بالا کتاب میں لکھا ہے کہ جعفر التوکل علی اللہ نے ایک سونے کی چھتری جواہرات جڑی، موتیوں نگی بھیجی جو ہر موسم حج پر سونے کی زنجیر میں لٹکائی جاتی تھی۔ مصنف نے اور بھی چند ایک قسمی تھانوں کا ذکر کیا ہے۔ ہم نے ان کا ذکر نہیں کیا۔ تفصیل طلب حضرات مذکورہ بالا کتاب کا مطالعہ کریں۔

ازرقی نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے کہ بتت کا ایک راجہ اسلام لا یا۔ اس کا ایک بت بصورت انسان سونے کا بنا ہوا تھا۔ وہ اس کی پوچھا کیا کرتا تھا۔ بت کے سر پر سونے کا تاج تھا جس میں سرخ و بزر یا قوت اور زمرد وغیرہ لگتے تھے۔ یہ بت ایک چاندی کے تخت پر دھرا تھا جس پر حریر کا فرش بچھا تھا جب وہ مسلمان ہو گیا تو اس نے بطور تھنہ کعبہ کو بھیج دیا۔ یہ قصہ مامون کے دور کا ہے۔ اس زمانے میں مامون مرو (خراسان) میں تھا، اس نے یہ بت کہ بھیجا۔ یہ بت، نصیر بن ابراہیم نے خانہ کعبہ کے دربانوں کے پردہ کیا۔ انہوں نے اُسے شیبہ بن عثمان کے گھر میں خزانہ خانہ کعبہ میں رکھا دیا۔ ۲۰۲ھ میں یزید بن محمد نے یہ بت دربانوں سے لے کر اس کے درہم و دینار ڈھلوالیے تاکہ ابراہیم بن موسیٰ سے لڑ کے جس نے یمن سے آ کر کہ پر حملہ کیا تھا۔

ان سے علاوہ اور بھی بہت سے تھنے ہیں جو کعبہ کی چھت میں لکھے ہوئے ہیں۔ ہم نے ان کی تحقیقات نہیں کی۔ تاریخ کی کتابوں میں ان سب کا تفصیل بیان ملتا ہے۔

## حجر میں مرمر کا فرش

حجر میں فرش نہیں تھا۔ سب سے پہلے ابو جعفر المصور نے ۱۳۰ھ میں فرش لگوایا۔ جب وہ حج کرنے کے لیے آیا تو طواف کرنے کے بعد زیاد بن عبید اللہ الحارثی گورز مکہ کو بلایا اور اُس سے کہا، حجر کے پتھر ابھرے ہوئے ہیں صبح ہونے سے پہلے پہلے حجر میں سُنگ مرمر کا فرش ہوتا چاہیے۔ زیاد نے مزدور بلائے اور چائغ کی روشنی میں انہوں نے کام کیا۔ محمد احمدی نے ۱۶۱-۱۶۲ھ میں مسجد حرام میں اضافہ کرایا اور حجر کے پتھروں کی تجدید کا حکم دیا۔ مزدوروں نے سُنگ مرمر سے اس فرش کی تعمیل کی یہ مرمر سپید، سبز اور سرخ رنگ کا تھا۔ مہدی نے اس سلسلہ میں بہت روپیہ صرف کیا۔ بہت سے امراؤ سلاطین نے مسجد حرام میں تعمیرات کیں جن کی تفصیل میں ہم پڑنا نہیں چاہتے۔ سلطان مراد رانح سب سے پہلا شخص ہے جس نے حجر اسامیل کی تجدید کی۔ یہ واقعہ ۱۰۳۰ھ کا ہے۔ پھر سلطان عبدالحمید خاں نے ۱۲۶۰ھ میں تجدید و تعمیر کی۔ پھر سلطان عبدالعزیز خان عثمانی نے ۱۲۸۳ھ میں حجر کی مقامِ خنی کی جانب سے تجدید کی۔

## حجر کی دیوار کا غلاف

زمانہ قدیم سے آج تک کبھی حجر کی دیوار پر غلاف نہیں ڈالا گیا البتہ صرف ۸۵۲ھ میں دو غلاف ہمچن جو کسی کی جانب سے حجر کی دیوار کے لئے آئے، لوگوں نے ایک غلاف دیوار کی داخلی جانب اور ایک بیرونی جانب لٹکا دیا۔ یہ دونوں غلاف، غلاف کعبہ کی طرح سپاہِ حریر کے تھے۔ اس کے بعد پھر کبھی حجر پر غلاف نہیں محکم ڈالنے سے ممتنع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

چڑھایا گیا۔ یہ غلاف سب سے پہلا اور سب سے آخری غلاف تھا۔ خانہ کعبہ کی طرز کا غلاف، مجر اسے میل پر چڑھانے میں کوئی مصاائق نہیں۔ اس لیے کہ مجر بھی خانہ کعبہ ہی کا ایک حصہ ہے۔ اسی لیے طواف اس کے باہر کی طرف سے کیا جاتا ہے تاکہ یہ دیوار طواف میں آجائے بہر حال کسی عالم نے غلاف چڑھانے کو معیوب نہیں سمجھا اگرچہ دستور اس کے خلاف رہا بلکہ فون جیلے کے شفف رکھنے والوں نے ان پر دوں کو خصوصیت سے پسند کیا ہے۔

## غارہ خانہ کعبہ

بہت سے علماء نے اس گڑھے کا حال لکھا ہے جو خانہ کعبہ کے دروازے کی دامنی جانب واقع ہے جس کی لمبائی ۲۰۶ سنتی میٹر، عرض ۱۱۲ سنتی میٹر اور گہرائی ۷۲ سنتی میٹر ہے۔ ہم ذیل میں تمام اقوال کا خلاصہ پیش کرتے ہیں۔

بعض نے کہا ہے یہ تغیر تھا جہاں اسماعیل نے تعمیر خانہ کعبہ کے لیے گارا بنایا تھا مگر ہمارے خیال میں دو وجہ سے یہ قول غلط ہے:

۱۔ حضرت ابراہیم اور حضرت اسماعیل نے خانہ کعبہ کو نہ گارے سے تعمیر کیا نہ گئے چونے سے، نہ چھٹت ڈالی تھی، نہ ان کے پاس اتنا پیسہ تھا۔ انہوں نے تو صرف پتھروں کا گٹھ جوڑ کر دیا تھا۔ چنانچہ ابن عباس سے اسی قسم کی روایت ہے۔

۲۔ یہ جھوٹا سا غار اتنی بڑی تعمیر کے لیے تغیر نہیں بن سکتا۔ اگر وہ تغیر بناتے بھی تو خانہ کعبہ کے چاروں طرف بناتے تاکہ انہیں خواہ مخواہ مشقت نہ اٹھانی پڑتی۔ بہر حال یہ قول غلط ہے۔

محبکن دیقیل سے ہزینے متفہ و میں لکھا ہے اکر ہر میں مشتمل ہے میں آنکھیں کو مکتوون گرتا

ہے مگر ان جبیر کا یہ قول غلط ہے، آپ دیکھتے ہی ہیں کہ ہمارے اس دور میں بھی کعبہ دھویا جاتا ہے اور اس گڑھے میں دھودن جمع نہیں کیا جاتا ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ابن جبیر نے کسی نادوقاف سے اس کے بارے میں پوچھا ہو گا یا یہ کہ اس دن خانہ کعبہ دھویا جا رہا ہو گا اور پانی اس میں جمع ہو گیا ہو گا تو وہ یہ سمجھا کہ یہ گڑھا اسی کام کے لئے ہے۔ اگر یہ گڑھا اس مطلب کے لیے ہوتا تو کعبہ کی چوکھت کے پاس ہوتا۔

سب سے پہلے خانہ کعبہ کو رسول اللہ نے عسل دیا۔ ابن عمّر سے روایت ہے کہ فتح کمکے دن رسول اللہ نے حضرت بلاں کو حکم دیا کہ کعبہ کی چھت پر چڑھ کر اذان دیں، مسلمان نماز کے لیے آئے وہ صرف تہ بند باندھے ہوئے تھے، سب چاہو زم زم پر جمع ہو گئے۔ ڈول لیے اور رجتیں پڑھنے لگے۔ سب نے مل کر خانہ کعبہ کو اندر سے دھویا اور ہر مشرکانہ نشان کو مٹا کر صاف کر دیا۔ اسی دن سے خانہ کعبہ کے دھونے کا رواج پڑ گیا۔

خانہ کعبہ سال میں دو بار آب زمزم اور گلاب سے دھویا جاتا ہے پھر اس پر خوبیوں کی جاتی ہے اور عود، غیرہ اور لوبان وغیرہ کی دھونی دی جاتی ہے۔ عموماً خانہ کعبہ کو عسل گورنزوں اور اعیان سلطنت کے سامنے ہوتا ہے۔ خدا کا شکر ہے کہ ۱۳۶۷ھ میں مجھے بھی یہ سعادت نصیب ہوئی۔

بعض علماء نے کہا ہے کہ غار کا نصف حصہ دراصل مقام ابراہیم کا مقام ہے۔ حضرت عُمّر کے زمانے سے پہلے وہ یہاں دھرا رہتا تھا۔ سیلاں ایم نہشل میں آپ نے مقام کو اس جگہ دھرا جہاں وہ اب رکھا ہے۔ میرے خیال میں یہ قول زیادہ صحیح ہے۔

بعض نے کہا کہ یہ غار حضرت جبریلؐ کے نماز پڑھنے کی جگہ ہے ازرتی اور دیگر علماء نے ابن عباس سے روایت کی ہے کہ رسول اللہؐ نے فرمایا ”حضرت جبریلؐ نے باب خانہ کعبہ کے قریب دو بار میری امامت کی۔“ یہ قول حقیقت کے قریب معلوم ہوتا ہے اور پر وا لے قول کے مطابق ہے کیونکہ مقام ابراہیمؐ غار کی جگہ تھا، حضرت ابراہیمؐ اور حضرت جبریلؐ دونوں کا یہی مصلحتی تھا۔ حضرت جبریلؐ کے یہاں نماز پڑھنے میں اس جانب اشارہ تھا کہ آپ کو اور آپ کی امت کو یہاں نماز پڑھنے کا حکم ہو گا۔

## کیا حجر اسود بدلا گیا؟

تاریخ میں مشہور ہے کہ ابو طاہر القرمطی، ذی الحجہ ۳۱۷ھ میں مکہ پہنچا۔ اس نے اور اس کے ساتھیوں نے وہاں بڑے مددے کام کیے۔ ابو طاہر نے جعفر بن ابی علائی معاشر کو حکم دیا کہ حجر اسود کو اکھاڑ لائے۔ لہذا اس نے ۱۰ ذی الحجہ ۳۱۷ھ میں حجر اسود کو اکھاڑ دیا۔ ابو طاہر اس پھر کو اپنے شہر بھر میں لے گیا۔ حجر اسود کی جگہ خالی رہ گئی اور لوگ تبرک کے طور پر اس خالی جگہ پر ہاتھ رکھ دیا کرتے۔ پھر بزر بن الحسن القرمطی ۳۳۹ھ میں مکہ شریف حجر اسود کو لے آیا اور خود اپنے ہاتھوں سے اسے اس مقام پر رکھ دیا اور کہا ہم اسے اللہ کی تقدیر کی وجہ سے لے گئے اور اسی کی مشیت کی وجہ سے لوٹا لائے۔ یہ واقعہ ۱۰ ذی الحجہ ۳۳۹ھ کا ہے۔

بعض بے عقل یہ خیال کرتے ہیں کہ قرامطہ نے حجر اسود کو بدل دیا۔ ان کا یہ خیال بالکل غلط ہے۔ اس کے دو سبب ہیں ایک تاریخی اور دوسرے مذہبی۔  
تاریخی دلیل یہ ہے کہ تقی فاسی نے شفاء الغرم میں اس قصہ کے نقل کرنے کے بعد لکھا ہے کہ ”جب اس نے کعبہ میں حجر اسود کو لگا دیا تو لوگوں نے اسے پہچانا، بوسہ بیا اور اللہ کا شکر ادا کیا۔ یہ مسیحی کے کلام کا خلاصہ ہے۔“

مصنف کا یہ قول کہ لوگوں نے اسے پہچانا اور چوما اس امر کی صریح دلیل ہے کہ ان کے نزدیک اس میں کسی قسم کا تغیر واقع نہیں ہوا تھا۔ جو جر اسود قرامط کے پاس چار دن کم بائیس سال رہا۔ اس مدت میں کوئی سارے اہلی کمکہ تو مرنہیں گئے ہوں مگر کہ کوئی بھی اس کا پہچانے والا باقی نہ ہوتا، علاوہ بریں جو جر اسود کے خاص امتیازی نشانات ہیں جن سے سب لوگ تاواقف ہیں۔

الاشائعة فی اشراط الساعہ میں لکھا ہے کہ ”محمد بن نافع الخزاعی نے کہا ہے کہ میں نے جو جر اسود کو اس حالت میں دیکھا جبکہ وہ اکھاڑا گیا تھا تو دیکھا کہ صرف اس کا اوپر کا سر اسیا ہے، باقی تمام حصہ پسید ہے۔ اس کی لمبائی ہاتھ بھر تھی۔“ محمد بن نافع نے اسے قرطی کے اکھاڑنے کے بعد دیکھا تھا۔ اسی کتاب کے صفحہ چھیس پر جو اور لوگوں کے بیانات ہیں وہ اس کے بیان کے بالکل مطابق ہیں جنہوں نے اسے لگائے جانے کے بعد دیکھا۔

منہجی دلیل یہ ہے کہ حضرت عائشہؓ سے روایت ہے، رسول اللہؐ نے فرمایا ”اے لوگو جو جر اسود کو کثرت سے بوسہ دیا کرو کیونکہ عنقریب تم اسے گم کر دو گے۔ ایک رات لوگ طواف کرتے ہوں گے اور اسے دیکھتے ہوں گے مگر جب صبح ہو گی تو وہ غائب ہو چکا ہو گا کیونکہ قیامت سے قبل اللہ تعالیٰ جنت کی ہر چیز کو زمین سے اٹھا لے گا۔“ مجاہد سے روایت ہے آپؐ نے فرمایا ”اس وقت تم لوگوں کا کیا حال ہو گا جب قرآن اٹھا لیا جائے گا اور تمہارے سینوں اور دلوں سے مٹا دیا جائے گا اور کن کو بھی اٹھا لیا جائے گا۔“ عبداللہ بن عمرو بن العاصؓ سے روایت ہے کہ ”اللہ تعالیٰ قرآن کو لوگوں کے سینوں سے اٹھا لیں گے اور جو جر اسود کو بھی قیامت سے قبل اٹھا

لیں گے۔ ”یوسف بن ماحک سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا ”رکن اہل قبلہ کی عید ہے جیسے مائندہ بن اسرائیل کی عید تھا، جب تک یہ تم میں رہے گا تم بھلائی پر کامزد رہو گے۔ اس پتھر کو جریل نے خود رکھا تھا اور وہی اسے اٹھا لیں گے۔“

رسول اللہ کی ان احادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ ججر اسود قیامت تک اپنی جگہ پر باقی رہے گا اور قیامت کے قریب اُسے ملائکہ اٹھا کر لے جائیں گے۔ وہ چوری یا سینہ زوری کے ذریعہ غائب نہیں ہو گا۔“

یہ وہ باب ہے جس پر تمام مسلمانوں کا ایمان ہے لہذا بے دین زندیقوں کی باتیں قابلی اعتبار نہیں ہو سکتیں۔

استاذ یوسف احمد منتشی آثار عربیہ نے اپنی کتاب الحمل والجح میں صفحہ ۱۰۳ پر لکھا ہے ”پہنچیں آیا یہ پتھر اہل عرب تک ٹوٹے ہوئے تاروں کے ذریعہ پہنچایا۔ یا کسی اور طریق سے حضرت ابراہیم نے خانہ کعبہ میں اُسے پروردگار کی قبیل حکم کی یادگار میں یہاں رکھ دیا تھا۔ اس پتھر کا رنگ سیاہ ہے۔“

یہاں تک استاذ یوسف کے کلام کا خلاصہ ہے، وہ میرے استاذ ہیں اور میں ان کا بے حد احترام کرتا ہوں مگر مجھے ان کے اس بیان پر افسوس ہے کہ انہوں نے اس سلسلہ میں احادیث اور مورخین کے اقوال پر اعتبار نہیں کیا اور ججر اسود کو اس نظر سے دیکھا جس طرح وہ آثار قدیمہ کے کسی اثر کو دیکھتے ہیں۔ ہزاروں قدیم پتھر ان کی نگاہوں سے گذرے ہوں گے مگر چونکہ انہوں نے اس پتھر کو ارضی پتھروں کے مشابہ نہ پایا تو اسے شہاب ٹاقب کا لکھا اقرار دے دیا۔

حدیث میں آتا ہے کہ ”جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے خانہ کعبہ کی

دیواروں کو مجر اسود کے مقام تک بلند کر دیا تو حضرت جبریلؐ امین نے اپنے ہاتھوں سے یہ پتھر اس جگہ پر نصب کیا۔ یہ پتھر بالکل سپید اور بیحد روشن تھا کہ تمام حرم میں روشنی ہو جاتی تھی مگر اہل زمین کے گناہوں کی وجہ سے اس کا نور زائل ہوتا چلا گیا۔“ بیت اللہ میں کئی بار آگ لگنے سے بھی وہ سیاہ پڑ گیا جیسا کہ ہم پہچھے بیان کر چکے ہیں۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ مجر اسود کوئی شہاب ٹاقب کا مکمل نہیں ہے وہ تو جنت کا ایک یاقوت ہے۔ جس طرح حضرت ابراہیمؐ نے حکم اللہ سے خانہ کعبہ کی تعمیر کی اسی طرح خدا کے حکم سے مجر اسود کو اس مقام پر رکھا گیا۔ استاذ یوسف احمد نے جو کچھ بیان کیا وہ بے حقیقت ہے۔

عکرمہ سے روایت ہے کہ ” مجر اسود، یعنی اللہ ہے، جس نے رسول اللہ کا زمانہ نہیں پایا اور مجر اسود کو چھوپ لیا اس نے گویا اللہ اور رسولؐ کے ہاتھ پر بیعت کی۔“

حضرت ابن عباس نے فرمایا ” کن یعنی اللہ ہے جس طرح تم آپس میں ایک دوسرے سے مصافحہ کرتے ہو اسی طرح گویا اللہ سے مصافحہ کرتے ہو۔“ مجر اسود کی فضیلت اور اس کے چونے کے بارے میں اس قدر احادیث وارد ہوئی ہیں کہ اگر ہم سب کا بیان کریں تو بات طویل ہو جائے۔ لہذا اس طول بیانی کی ضرورت نہیں۔

## حضرت ابراہیمؑ اور حضرت موسیؑ کے احسانات

حضرت ابراہیمؑ اور حضرت موسیؑ کے امت محمدیہ پر بڑے احسانات ہیں۔ یوں بھی ان دو بزرگوں میں بڑی حد تک مشابہت پائی جاتی ہے مثلاً حضرت ابراہیمؑ پر دس صحیفے نازل ہوئے جو سب کے سب کہا توں پر مشتمل تھے اور تورات کے نزول سے پہلے حضرت موسیؑ پر بھی دس صحیفے نازل ہوئے جو سب کے سب عبرتوں پر مشتمل تھے۔ حضرت ابراہیمؑ بچپن میں نمرود کے ہاتھوں قتل ہونے سے بچے اور حضرت موسیؑ فرعون کے ہاتھوں سے بچے۔

اب ہم اصل مقصود کی طرف آتے ہیں۔ حضرت ابراہیمؑ کا تمام اہلی عرب اور امت محمدیہ پر عموماً اور اہلی مکہ پر خصوصاً بڑا بھاری احسان ہے۔

آپ کا عمومی احسان یہ ہے کہ آپ نے ہمارے لیے ہدایت کی دعا فرمائی اور رسولؐ و قرآنؐ کے نزول کے بارے میں التجا کی اور تمام مونین کی بخشش کی دعا کی۔ اہلی مکہ پر آپ کا یہ احسان ہے کہ سب سے پہلے آپ نے مکہ کو آباد کیا اور اپنے بیٹے اور حضرت ہاجرؓ کو یہاں لا کر رکھا جن کی وجہ سے آب زمزم کا ظہور ہوا۔

حضرت ابراہیمؑ اور حضرت اساعیلؑ کے ہاتھوں خانہ کعبہ تعمیر ہوا اور حضرت ابراہیمؑ حضرت مُحَمَّدؐؑ سے مرتیں مشق و مسخرہ موصوی غانہ پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نے یہاں اپنا مقام چھوڑا، مکہ کو صاحبِ حرمت و اہن بنا یا اور لوگوں کو حج کی دعوت دی۔ جس کی بناء پر اس سرزی میں کی آبادی، برکتیں اور رزق میں خوب افراط ہو گئی۔ ان تمام باتوں کا کلام پاک میں وضاحت سے بیان آیا ہے۔ خدا کا شکر ہے کہ اس نے آپ کی تمام دعاؤں کو قبول فرمایا۔

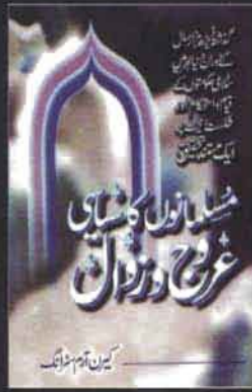
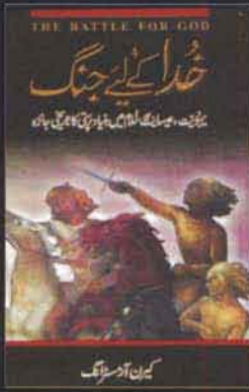
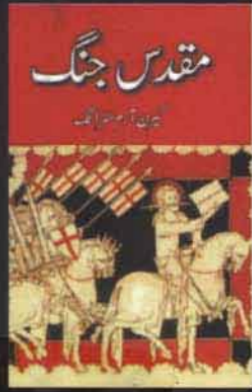
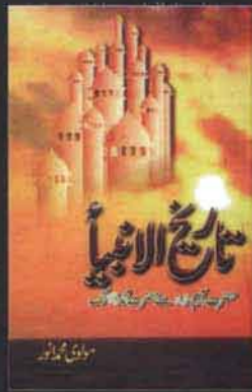
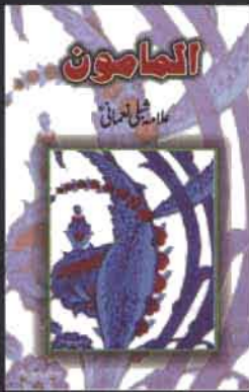
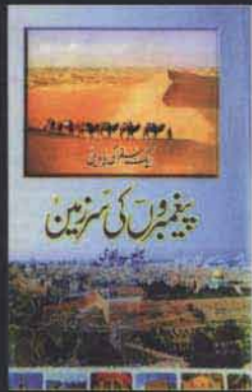
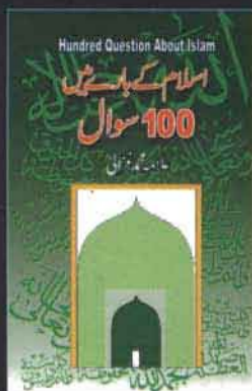
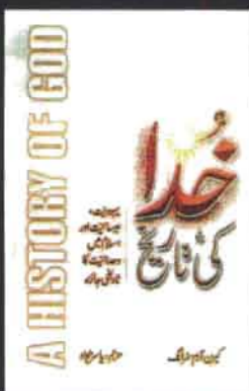
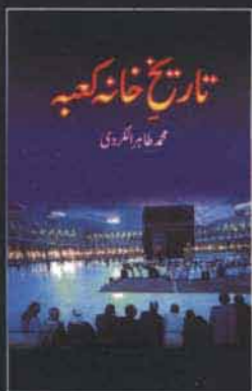
موئیٰ کلیم اللہ کا یہ احسان ہے کہ جب رسول اللہؐ شبِ معراج میں چھٹے آسمان پر آپ سے ملے، تو آپ نے نمازوں میں تخفیف کرائی اور فرمایا کہ آپ کی امت اسے برداشت نہ کر سکے گی۔ لہذا رسول اللہؐ بار بار اللہ سے تخفیف کا مطالبہ کرتے رہے حتیٰ کہ پہپاں نمازوں کی صرف پانچ نمازیں رہ گئیں۔

حضرت موئیٰ علیہ السلام نے تمام امتِ محمدیہ کے مردوں زن پر یہ بڑا بھاری احسان کیا ہے۔ آپ کو بنی اسرائیل کا بڑا تجربہ تھا۔ چنانچہ آج کل آپ لوگ دیکھتے ہیں کہ ہم لوگ پانچ وقت کی نماز بھی ادا نہیں کرتے۔ عرب سے باہر کے بیشتر مسلمان تو بالکل ہی نماز کو چھوڑ بیٹھے ہیں۔ اللہ موئیٰ علیہ السلام کو اجر عظیم عطا فرمائے۔

رَبَّنَا لَا تَوَلَّنَا إِنْ نَسِيْنَا أَوْ أَخْطَأْنَا ۝ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْنَا أَصْرَأْ كَمَا حَمَلْنَا عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا ۝ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفْ عَنَا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا إِنْتَ مُوْلَانَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكُفَّارِينَ۔



# Nigarshat Best Sellers



Design By  
0333-4-349401

24 منڈنگ روڈ، لاہور، پاکستان  
محکمہ داری سے مرین جوہر جاتہ ہے  
Ph: 0092-42-7322892 Fax: 7354205  
E-mail: nigarshat@yahoo.com



120

